
Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
352 

LANDASAN EPISTEMOLOGIS ILMU BAIK DALAM PERSPEKTIF BARAT DAN 

ISLAM 

 

IHSAN1, RIKI SAPUTRA2, SAIFULLAH3 

123Pascasarjana, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

 

Abstract: Epistemology, as a major branch of philosophy, explores the sources, methods, and 

validity of knowledge. This study compares the epistemological foundations of science from 

Western and Islamic perspectives to identify differences in paradigms and potential synergies 

between the two. In the Western tradition, epistemology tends to be anthropocentric, 

prioritizing rationalism and empiricism as sources of knowledge. In contrast, the Islamic 

tradition integrates revelation, reason, and the senses in a theocentric framework, with the 

main goal of bringing humans closer to Allah. This study uses a descriptive-comparative 

qualitative approach, with literature analysis from various relevant sources. The research 

results show that Islamic epistemology offers a comprehensive approach that is able to 

complement modern Western scientific methods. In the context of globalization, synergy 

between the two paradigms can enrich scientific understanding while maintaining spiritual 

identity and Islamic values. This article recommends the development of an integrative 

approach to address contemporary challenges and build a more just and balanced 

civilization. 

Keywords: Epistemology, Philosophy of Science, Western Perspective, Islamic Perspective, 

Integrative Approach 

 

Abstrak: Epistemologi, sebagai cabang utama filsafat, mengeksplorasi sumber, metode, dan 

validitas pengetahuan. Kajian ini membandingkan landasan epistemologis ilmu dalam 

perspektif Barat dan Islam untuk mengidentifikasi perbedaan paradigma serta potensi sinergi 

di antara keduanya. Dalam tradisi Barat, epistemologi cenderung antroposentris, 

mengutamakan rasionalisme dan empirisme sebagai sumber pengetahuan. Sebaliknya, tradisi 

Islam mengintegrasikan wahyu, akal, dan indera dalam kerangka teosentris, dengan tujuan 

utama mendekatkan manusia kepada Allah. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif-komparatif, dengan analisis literatur dari berbagai sumber relevan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa epistemologi Islam menawarkan pendekatan komprehensif yang mampu 

melengkapi metode ilmu pengetahuan modern Barat. Dalam konteks globalisasi, sinergi antara 

kedua paradigma dapat memperkaya pemahaman ilmu pengetahuan sekaligus 

mempertahankan identitas spiritual dan nilai-nilai keislaman. Artikel ini merekomendasikan 

pengembangan pendekatan integratif untuk menjawab tantangan kontemporer dan 

membangun peradaban yang lebih adil dan berimbang. 

Kata Kunci: Epistemologi, Filsafat Ilmu, Perspektif Barat, Perspektif Islam, Pendekatan 

Integratif 

 

A. Pendahuluan 

Epistemologi, sebagai salah satu cabang utama dalam filsafat, memiliki fokus pada 

pertanyaan tentang sumber, metode, dan validitas pengetahuan (Zamroni, 2022a). Istilah 

epistemologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu episteme (pengetahuan) dan logos (ilmu atau 

teori). Dalam konteks filsafat Barat, epistemologi sering kali berkaitan dengan analisis kritis 

terhadap asal-usul pengetahuan manusia, proses pembentukannya, dan kriteria yang 

menentukan kebenarannya (Butar-Butar, 2021). Sementara itu, dalam tradisi Islam, 

epistemologi tidak hanya menyentuh aspek rasionalitas, tetapi juga mencakup wahyu sebagai 

sumber utama pengetahuan yang absolut (Azizy, 2003). 

Ilmu pengetahuan, dalam pandangan Islam, berakar pada istilah ‘ilm, yang berarti 

memahami atau mengetahui. Kata ini merujuk pada pemahaman yang mendalam terhadap 

hakikat sesuatu, yang diperoleh melalui usaha serius dan sumber ilahi (Soelaiman, 2019). 

Sebaliknya, dalam tradisi Barat, konsep ilmu sering kali terbatas pada hasil observasi empiris 



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

353 

dan penalaran logis. Perbedaan mendasar ini mencerminkan perbedaan paradigma antara 

filsafat ilmu dalam perspektif Barat dan Islam. 

Sejak era Yunani Kuno, filsafat telah menjadi instrumen penting dalam membangun 

landasan epistemologi di Barat. Para filsuf seperti Plato dan Aristoteles berkontribusi besar 

terhadap gagasan awal tentang apa yang disebut sebagai ilmu (Zamroni, 2022b). Plato, 

misalnya, memandang bahwa pengetahuan sejati hanya dapat diperoleh melalui akal (reason), 

sementara pengamatan inderawi dianggap tidak dapat diandalkan sepenuhnya (Kosim, 2008). 

Aristoteles, di sisi lain, memberikan ruang lebih besar pada observasi empiris sebagai sumber 

pengetahuan. 

Dalam perkembangan selanjutnya, filsafat Barat terbagi menjadi beberapa aliran 

epistemologi utama, seperti rasionalisme, empirisme, kritisisme, dan positivisme. 

Rasionalisme, yang dipelopori oleh Rene Descartes, menekankan peran akal sebagai sumber 

utama pengetahuan. Di sisi lain, empirisme, yang didukung oleh John Locke dan David Hume, 

menganggap pengalaman inderawi sebagai landasan semua pengetahuan (Butar-Butar, 2021). 

Aliran-aliran ini membentuk dasar perkembangan ilmu pengetahuan modern yang lebih 

bersifat sekuler dan antropo-sentris. 

Berbeda dengan Barat, tradisi epistemologi Islam mengintegrasikan wahyu, akal, dan 

pengalaman inderawi sebagai sumber pengetahuan. Al-Quran sering kali menjadi acuan utama 

dalam mengembangkan ilmu, seperti yang disebutkan dalam surah Al-Mukminun ayat 78: 

"Dan Dialah yang telah menciptakan bagi kamu sekalian, pendengaran, penglihatan, dan 

hati. Amat sedikitlah kamu bersyukur". Ayat ini menegaskan bahwa indera, akal, dan hati 

merupakan alat yang Allah berikan kepada manusia untuk memperoleh pengetahuan. 

Pendekatan Islam terhadap epistemologi mencakup tiga metode utama: metode 

observasi (bayānī), metode logis atau demonstratif (burhānī), dan metode intuitif (‘irfānī). 

Observasi digunakan untuk memahami fenomena fisik, akal untuk menganalisis konsep-

konsep logis, dan intuisi untuk menangkap realitas metafisik yang lebih dalam. Ketiga metode 

ini menunjukkan kedalaman dan komprehensivitas epistemologi Islam dalam menjawab 

persoalan-persoalan keilmuan (Azizy, 2003). 

Namun, perbedaan mendasar antara epistemologi Barat dan Islam tidak hanya terletak 

pada sumber pengetahuan, tetapi juga pada tujuan dan orientasinya. Epistemologi Barat lebih 

berorientasi pada eksplorasi material dan kemajuan teknologi, sedangkan epistemologi Islam 

menempatkan pengetahuan sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah dan 

mencapai kebahagiaan dunia serta akhirat (Soelaiman, 2019). Dengan demikian, pola pikir 

Barat cenderung antroposentris, sementara Islam lebih teosentris. 

Di era modern, perdebatan mengenai landasan epistemologi menjadi semakin kompleks. 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di Barat sering kali membawa implikasi filosofis 

yang menantang pandangan Islam tentang pengetahuan. Misalnya, pandangan positivisme 

yang mengesampingkan wahyu sering kali dianggap bertentangan dengan prinsip-prinsip 

epistemologi Islam. Meski demikian, beberapa pemikir Muslim modern mencoba 

menjembatani kesenjangan ini dengan mengembangkan pendekatan integratif yang 

memadukan sains modern dengan nilai-nilai Islam (Kosim, 2008). 

Kajian ini menjadi penting dalam rangka memahami dinamika epistemologi Barat dan 

Islam secara mendalam. Tidak hanya untuk menyoroti perbedaan fundamental, tetapi juga 

untuk mengeksplorasi kemungkinan sinergi antara kedua paradigma. Dalam dunia yang 

semakin terhubung, kolaborasi antara pendekatan-pendekatan ini dapat menghasilkan 

pemahaman yang lebih utuh dan relevan terhadap berbagai tantangan kontemporer. Sebagai 

umat Islam, penting untuk tetap berpegang pada prinsip-prinsip wahyu sambil terbuka 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern. 

Oleh karena itu, tulisan ini bertujuan untuk membahas secara rinci landasan 

epistemologi ilmu dalam perspektif Barat dan Islam. Pembahasan ini mencakup sumber 

pengetahuan, metode yang digunakan, dan teori kebenaran yang diusung oleh kedua tradisi 

tersebut. Dengan demikian, diharapkan kajian ini dapat memberikan kontribusi yang berarti 

bagi pengembangan ilmu keislaman di era globalisasi. 

 

http://jurnal.ensiklopediaku.org/


Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
354 

B. Metode Penelitian 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis deskriptif-

komparatif. Pendekatan ini bertujuan untuk menggambarkan dan membandingkan secara 

mendalam landasan epistemologi dalam perspektif Barat dan Islam berdasarkan sumber-

sumber literatur yang relevan. Data dikumpulkan melalui studi pustaka dari berbagai karya 

ilmiah yang mencakup buku, jurnal, dan dokumen terkait (Hariyati, 2020). Dalam analisisnya, 

tulisan ini mengintegrasikan pandangan-pandangan filosofis dan teologis untuk 

menggambarkan perbedaan serta kesamaan antara kedua perspektif tersebut (Soelaiman & 

Putra, 2019). 

 

C. Pembahasan 

Sumber Ilmu Pengetahuan 

Sumber ilmu pengetahuan ialah hal-hal yang secara hakiki diyakini sebagai asal muasal 

darimana ilmu pengetahuan itu didapatkan (Sudiantara, 2020). Mengenai sumber pengetahuan, 

tradisi filsafat Barat mewarisi dua aliran epistemologi yang terbesar, yaitu aliran rasionalisme 

dan empirisme. Aliran rasionalisme lebih menekankan pada akal (reason) sebagai sumber 

pengetahuan, sedangkan aliran empirisme menganggap pengalaman inderawi manusia (sense 

experience) sebagai sumber pengetahuan yang utama. Baik akal maupun indera keduanya 

terdapat dalam diri manusia (Soelaiman, 2019), dimana dengan kedua fasilitas tersebut 

manusia mampu mengembangkan kebudayaan dan peradabannya menjadi sebuah teknologi 

yang ajaib dan menakjubkan. 

Selain aliran rasionalisme dan empirisme, terdapat beberapa aliran lain dalam filsafat 

Barat yang menjadi landasan epistemologi ilmu menurut perspektif Barat. Seperti aliran 

idealisme, realisme, kritisisme, positivisme, post positivisme dan pragmatisme. 

 

1. Idealisme dan Rasionalisme 

Kedua aliran filsafat ini pada dasarnya adalah sama, yaitu yang memandang bahwa 

kenyataan yang sesungguhnya adalah dunia idea atau rasio. Tokoh Idealisme di zaman Yunani 

klasik ialah Plato dan di zaman modern (neo-idealisme) adalah Frederick Hegel, sedangkan 

tokoh rasionalisme (disebut juga idealisme rasional) adalah Rene Descartes, yang terkenal 

dengan ucapannya cogito ergo sum (saya berpikir maka saya ada). Aliran filsafat idealisme 

bermacam-macam, masih dapat dibedakan antara idealisme rasional, idealisme etis, idealisme 

estetis, dan idealisme religious (Soelaiman & Putra, 2019).  

Menurut filsafat idealisme dan rasionalisme gagasan dan konsepsi atau pengetahuan kita 

tentang sesuatu itu memang telah ada pada diri kita, yang merupakan fitrah manusia, yang 

secara esensial telah ada dalam lubuk jiwa kita, dibawa sejak kita lahir, yaitu akal atau idea. 

Pengetahuan kita pada hakekatnya menurut Plato adalah hasil penyadaran kembali ide-ide 

yang telah ada pada kita itu, jadi bukan datang kepada kita melalui alat dria. Misalnya kalau 

kita melihat sebuah mobil, maka gambaran tentang mobil itu adalah hasil dari pengungkapan 

kembali ide yang telah ada pada kita tentang mobil.  

Menurut idealisme dan rasionalisme pengetahuan yang diperoleh baik melalui 

pengalaman maupun alat indera diragukan kebenarannya, karena mereka tidak menemukan 

cukup alasan untuk menganggap bahwa munculnya sejumlah konsepsi dan gagasan pada kita 

adalah karena kerja indera kita. Hewan juga memiliki alat indera tetapi tidak menghasilkan 

konsepsi atau gagasan karena hewan tidak memiliki akal. Filsafat idealisme dan rasionalisme 

sangat berpengaruh pada filsafat modern dengan teori-teori yang dikemukakan oleh filosof 

Eropa yang terkenal, antara lain filosof Perancis Rene Descartes (1596-1650), dan filosof 

Jerman Immanuel Kant (1724-1804), dan Friederich Wilhelm Hegel (1770-1631).  

 

2. Realisme dan Empirisme 

Arti empirik adalah suatu keadaan yang bergatung pada bukti yang telah diamati oleh 

seseorang, atau suatu pengetahuan yang didapatkan melalui suatu pengalaman (Butar-Butar, 

2021). Filsafat realisme mempersoalkan objek pengetahuan manusia. Menurut realisme, objek 

pengetahuan manusia terletak di luar diri manusia. Benda-benda di luar diri manusia seperti 



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

355 

gunung, pohon, kota, bintang dan sebagainya adalah kenyataan yang sesungguhnya. Benda-

benda itu bukan hanya ada dalam pikiran orang-orang yang mengamatinya tetapi memang 

sudah ada dan tidak tergantung pada jiwa manusia. Ada dua macam filsafat realisme, yaitu 

realisme rasional dan realisme alam atau realisme ilmiah.  

Realisme rasional terbagi atas realisme klasik dan realisme religius. Keduanya 

berpangkal pada pandangan Aristoteles. Bedanya ialah kalau realisme klasik langsung dari 

pandangan Aristoteles, maka realisme religius secara tidak langsung. Artinya ia berkembang 

berdasarkan filsafat Thomas Aquina, seorang ahli filsafat Kristen, yang kemudian dikenal 

sebagai aliran Thomisme. Realisme alam atau realisme ilmiah berkembang sejalan dengan 

berkembangnya ilmu pengetahuan alam di Eropa pada abad ke-15 dan 16. Aliran realisme 

ilmiah ini dikenal pula sebagai aliran Empirisme.  

Menurut empirisme pengetahuan bukan telah ada pada manusia, tetapi diperoleh 

melalui alat indera atau pengalaman. Menurut teori ini penginderaan adalah satu-satunya cara 

yang membekali manusia dengan gagasan dan konsepsi-konsepsi, dan akal adalah potensi 

yang tercerminkan dalam berbagai persepsi inderawi. Jadi ketika melihat sebuah mobil 

misalnya, maka kita dapat memiliki konsep tentang mobil, yaitu menangkap gambar atau 

bentuk mobil itu dalam akal kita. Menurut pandangan ini, akal hanya mengelola konsepsi dan 

gagasan inderawi. Tokoh utama aliran Empirisme ialah Francis Bacon (1561-1626), John 

Locke (1632-1704), George Berkeley (1684-1755), David Hume (1711-1776), Alfred North 

Whitehead (1861-1947), dan Bertrand Russell (1972-1870). John Locke menganalisis 

pandangan-pandangan Descartes tentang ide-ide fitrah. Ia menyerang konsep ide fitrah itu dan 

menyusun pandangan tersendiri mengenai pengetahuan manusia yang ditulis dalam bukunya 

Essay on Human Understanding.  

Ekperimentasi dalam pengembangan ilmu adalah berdasarkan pandangan filsafat 

Empirisme. Eksperimen-eksperimen ilmiah telah menunjukkan bahwa indera berperan penting 

dalam memberikan persepsi yang menghasilkan konsepsi-konsepsi dalam akal manusia, 

sehingga indera menjadi sumber utama konsepsi. Seseorang yang tidak memiliki salah satu 

macam indera tertentu tidak mungkin dapat mengkonsepsikan pengertian-pengertian yang 

berhubungan dengan indera tersebut. Menurut empirisme, manusia tidak memiliki 

pengetahuan sampai kecuali pengetahuan itu sendiri yang mendatangi melalui alat dria atau 

panca indera. Pengetahuan yang diperoleh dengan alat dria itulah yang benar sedangkan 

pengetahuan yang bersumber pada rasio baru merupakan pendapat, yang belum tentu benar. 

Tetapi dengan peran indera yang penting dalam melakukan eksperimen-eksperimen tidak 

berarti meniadakan kemampuan akal dalam melahirkan gagasan-gagasan baru dari 

pengalaman inderawi.  

 

3. Filsafat Kritisisme 

Filsafat Kritisisme merupakan gabungan antara rasionalisme dan empirisme, dimana 

pengetahuan diperoleh melalui akal dan pancaindera. Obyek di luar diri kita memberikan 

pengalaman kepada kita melalui indera. Pengalaman itu dirasionalkan oleh subyek (kita) 

menjadi pengetahuan. Aliran kritisisme ini dikenal pula sebagai Kritisisme Kant, karena 

filosof Emanuel Kant yang pertama kali mengkritik dan menganalisis kedua macam sumber 

pengetahuan itu dan menggabungkan keduanya. Pengetahuan yang diperoleh dengan akal 

menggunakan metode berpikir analitis-aprioris, sedangkan pengetahuan yang diperoleh 

dengan empiri menggunakan metode berpikir sintesis- aposterioris.  

Emanuel Kant, Friedrich Hegel, dan Karl Marx dipandang sebagai filosof kritis pada 

zamannya yang berkembang setelah Renaissance. Menurut Kant, kritik adalah kegiatan 

menguji sahih tidaknya klaim pengetahuan menurut aspek rasio semata. Menurut Kant, rasio 

dapat menjadi kritis terhadap kemampuannya sendiri, yaitu ilmu pengetahuan dan metafisika. 

Hegel meletakkan pengetahuan dalam konteks perkembangannya dalam sejarah. Bagi Hegel, 

kritik merupakan refleksi diri atas rintangan-rintangan, tekanan-tekanan, dan kontradiksi yang 

menghambat proses pembentukan diri dalam sejarah. Jalan pikiran Hegel banyak 

mempengaruhi mahasiswa yang dikenal sebagai Hegelian Kanan dan Hegelian Kiri (Hegelian 

Muda). Diantara Hegelian Kiri itu adalah Karl Marx.  

http://jurnal.ensiklopediaku.org/


Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
356 

Marx menganggap teori kritik Hegel masih kabur dan membingungkan, karena Hegel 

memahami sejarah secara abstrak. Sejarah menurut Hegel adalah sejarah kesadaran bukan 

sejarah manusia yang konkrit. Marx mengkonkritkan teori idealisme Hegel ke dalam 

materialisme historis yang bersifat praktis emansipatoris, yaitu berupa tindakan nyata yang 

bersifat membebaskan. Marx menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan sejarah adalah 

hubungan kekuasaan antara pemilik modal atau kaum borjuis di satu pihak, dan pihak lain 

yaitu kaum buruh yang tidak memiliki modal. Tujuan utama pemilik modal ialah memperoleh 

keuntungan yang besar dengan biaya produksi yang rendah. Untuk itu pemilik modal memeras 

kaum buruh dengan sistem manipulasi. Model analisis itu disebut Marxisme. Marxisme 

mengembangkan dua istilah pokok yaitu: substruktur, yaitu faktor ekonomi yang berkembang 

dalam masyarakat, dan suprastruktur, yaitu faktor non ekonomi seperti agama, politik, seni, 

dan literature. Menurut Marx keadaan ekonomi pada substruktur dipengaruhi oleh faktor-

faktor suprastruktur.  

Filsafat Kritisisme kemudian dikembangkan lagi oleh mazhab Frankfurt, yang 

disebutnya “Teori Kritik Masyarakat” (Teori Kritis). Sasaran kritiknya yang terutama adalah 

Teori ilmu Sosial yang berkembang pada masa itu. Diantara tokoh mazhab ini ialah Lukacs 

dan Horkheimer. Lukacs mengembangkan pandangan tentang adanya hubungan-antara 

manusia, yang nampak sebagai hubungan antara benda-benda. Tujuan mashab Frakfurt 

menurut Horkheimer adalah untuk membebaskan manusia dari perbudakan, dan ingin 

membangun masyarakat atas dasar hubungan antar pribadi yang merdeka, dan mengembalikan 

kedudukan manusia sebagai subyek yang mengelola sendiri kenyataan sosialnya.  

 

4. Positivisme 

Positivisme adalah aliran filsafat ilmu pengetahuan yang muncul pada abad ke-17 yang 

merupakan elaborasi oleh Francis Bacon dari aliran empirisme yang telah dikembangkan 

sebelumnya oleh Galileo dan rekan-rekannya. Inti dari metode ilmiah Bacon ialah penelitian 

ilmiah yang dimulai dari pengumpulan data yang dapat diamati secara terbuka, disertai dengan 

pengembangan hipotesis yang mengarah pada penjelasan data, selanjutnya pengujian hipotesis 

itu melalui ekperimen. Pembuktian hipotesis secara empiris akan memperkuat posisi hukum 

ilmiah. Proses tersebut disebut proses induksi, yang kemudian menjadi inti pokok metode 

ilmiah Bacon. Metode induksi itu telah digunakan selama 4 abad lamanya untuk membedakan 

antara sains dan non-sains.  

Contohnya, sebuah generalisasi atau kesimpulan bahwa “logam akan memuai apabila 

dipanaskan” baru dianggap ilmiah apabila didukung dengan pembenaran yang diperluas 

melalui sejumlah pernyataan pengamatan dan penelitian yang membentuk dasar generalisasi. 

Demikian pula bahwa pengamatan itu harus diulang-ulang di bawah berbagai macam kondisi, 

dan tidak boleh ada hasil pengamatan yang bertentangan dengan hukum yang telah berlaku 

universal. Dengan kata lain tidaklah sah kesimpulan bahwa setiap logam yang dipanaskan 

akan memuai, apabila dipanaskan berdasarkan pengamatan tunggal atas sebuah lempengan 

logam saja.  

Inti dari prinsip Bacon adalah bahwa ilmu pengetahuan itu dicapai dengan melakukan 

penelitian-penelitian melalui obsrvasi dan eksiperimen, dan dengan cara menjauhkan spekulasi 

filosofis, menjauhkan dunia mitos yang tidak pasti, dunia prasangka, serta ketentuan-ketentuan 

moral dan agama. Charles Darwin dalam bukunya “The Origin of Spieces”, menyatakan 

dengan bangga bahwa seluruh rangkaian penelitian ilmiahnya didasarkan pada prinsip-prinsip 

Bacon.  

Aliran positivisme bertolak dari pandangan bahwa pemikiran manusia berlangsung 

melalui tiga tahap, yaitu tahap religious, filosofis, dan positivif. Pengetahuan ilmiah adalah 

tahap positif, yang pada tahap ini tidak berlaku pemikiran filosofis dan nilai-nilai agama. Ilmu 

pengetahuan yang dikembangkan berdasarkan prinsip positivisme itu disebut ilmu-ilmu 

positif.  

Positivisme diterima secara umum pada abad ke-17 dan mengalami prestasi dengan 

munculnya revolusi sains di Inggeris. Bacon sendiri bertujuan meyakinkan “peluasan kerajaan 

manusia” dan mencapai “segala sesuatu menjadi mungkin”. Tuhan secara perlahan terlepas 



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

357 

dari konteks persoalan masyarakat melalui revolusi sains itu, yang memberi kesadaran bahwa 

manusia mampu menciptakan kemajuan duniawi yang tidak perlu dinikmati di alam akhirat. 

(lihat Nasim Butt, 1996:29).  

 

5. Post Positivisme 

Ada 3 aliran filsafat post positivisme yang memberikan kritikan dan pemikiran 

perbaikan terhadap positivisme, yaitu: positivisme logikal, rasionalisme kritikal, dan teori 

Paradigma Thomas Kuhn.  

Positivisme Logikal. Aliran filsafat ini dikembangkan oleh kelompok ilmuan dan filosof 

di Wina yang menamakan diri “Lingkaran Wina” atau Der Wiener Kreis, dengan tokohnya 

yang terkenal Morits Schlick (ahli fisika) dan Rudolf Carnab (ahli logika). Kelompok ini 

bertemu secara teratur dan bertukar pikiran tentang makna ilmu, yang kemudian mengeluarkan 

sebuah risalah berjudul: “Pandangan ilmiah tentang dunia, Lingkaran Wina”. Aliran ini 

berkeyakinan bahwa hanya ilmu yang dapat memberikan pengetahuan yang sah, dan bahwa 

pengetahuan ilmiah itu harus bersifat empirical, artinya hanya kenyataan yang dapat 

diobservasi dengan pancaindera yang dapat menjadi obyek ilmu. Untuk menguji kebenaran 

dipakai asas verifikasi. Metode untuk memperoleh pengetahuan ilmiah ialah metode induksi. 

Metode induksi ialah cara untuk memperoleh pengetahuan dengan jalan bertolak dari sejumlah 

data lewat generalisasi sampai pada dalil umum. Produknya yang berupa teori ilmiah sekaligus 

juga merupakan hipotesis yang dapat diuji kembali kebenarannya. Dengan kata lain tori ini 

menganut teori korespondensi mengenai kebenaran ilmu. Jadi teori ilmiah adalah benar jika 

persis mencerminkan dunia kenyataan sebagaimana adanya, yaitu adanya kesesuaian antara 

proposisi dengan dunia kenyataan.  

Rasionalisme Kritikal. Tokoh utama dari aliran ini ialah Karl Raimund Popper. 

Bukunya yang terkenal adalah The Logic of Scientific Revolution (1959). Menurut aliran ini 

pengetahuan ilmiah harus obyektif dan teoritikal, dan pada analisis terakhir menggambarkan 

dunia yang dapat diobservasi. Jadi aliran ini menganut teori korespondensi tentang kebenaran. 

Namun aliran ini tidak menggunakan metode induksi untuk memperoleh pengetahuan tetapi 

metode deduksi. Mereka menolak metode induksi karena kesimpulan umum yang dihasilkan 

induksi pada dasarnya bertumpu pada premis-premis partikular sehingga kesimpulannya lebih 

luas dari premis yang mendukungnya.  

Sebaliknya, aliran ini menggunakan metode deduktif. Selain menolak metode induksi, 

penganut rasionalisme kritikal juga menolak asas verifikasi sebagai kreteria penguji 

kebenaran, karena asas itu dipandang tidak memadai untuk membenarkan suatu teori ilmiah. 

Alasannya, putusan-putusan yang terbentuk melalui induksi pada dasarnya tidak dapat 

mengklaim kebenaran yang pasti, sebab kebenaran yang terbentuk melalui generalisasi tidak 

akan pernah pasti benar, paling jauh hanya sangat mungkin benar (probable). Karena itu 

menurut Popper asas verifikasi harus diganti dengan asas falsifikasi sebagai kriteria penguji 

untuk mengontrol putusan-putusan ilmiah. Menurut aliran rasionalisme kritikal, suatu putusan 

ilmiah harus memenuhi syarat-syarat sebagai berikut:  

a. Putusan ilmiah harus diuji secara empirikal  

b. Teori ilmiah harus tersusun secara logis dan konsisten  

c. Putusan ilmiah harus sebanyak munkin dapat difalsifikasi.  

Artinya rumusannya secara prinsip harus memungkinkan untuk difalsifikasi. Jika 

putusan ilmiah itu mampu bertahan terhadap usaha-usaha falsifikasi, maka dapat dikatakan 

bahwa telah terbentuk putusan ilmiah obyektif yang hanya benar untuk sementara waktu.  

Teori Paradigma Thomas Kuhn. Thomas Kuhn adalah seorang sejarahwan dan sosiolog 

ilmu. Karyanya yang utama ialah: The Structure of Scientific Revolutions. Berbeda dengan 

Popper yang mendekati pengertian ilmu secara internal, sebagai sosiolog dan penulis sejarah, 

Kuhn mendekati ilmu secara eksternal. Dalam bukunya itu Kuhn mengemukakan pandangan 

tentang ilmu dengan mengemukakan 5 macam istilah atau konsep kunci, yaitu: paradigm, 

revolusi ilmiah, pra-paradigmatik, ilmu normal, dan anomali.  

Menurutnya, ada dua tahap perkembangan setiap ilmu. Yaitu tahap pra-paradigmatik 

dan tahap ilmu normal (normal science). Pada tahap pra-paradigmatik kegiatan penelitian 

http://jurnal.ensiklopediaku.org/


Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
358 

dalam bidang tertentu berlangsung dengan cara yang mengacu pada kerangka teoritis yang 

diterima secara umum. Pada tahap ini terdapat sejumlah aliran pikiran yang saling bersaing 

tetapi tidak ada satupun yang memperoleh penerimaan secara umum. Namun perlahan-lahan 

salah satu dari kerangka teoritis itu mulai diterima secara umum sehingga paradigma pertama 

sebuah ilmu (disiplin) mulai terbentuk, dan ini berarti bahwa kegiatan ilmiah sebuah disiplin 

ilmu memasuki periode ilmu normal.  

Menurut Kuhn (Soelaiman, 2019) ilmu normal adalah kegiatan penelitian yang 

berdasarkan pada karya-kaya ilmiah sebelumnya yang sudah diakui oleh masyarakat ilmiah 

sebagai pencapaian ilmiah (scientific achievement) yang memiliki landasan yang kuat. 

Menurut Kuhn ciri-ciri ilmu normal adalah:  

1. Bersifat baharu, sehingga masyarakat ilmiah atau para pelaksana ilmu cenderung 

mengacu kepadanya atau menjadikannya sebagai rujukan dalam menjalankan kegiatan 

ilmiah mereka.  

2. Bersifat terbuka, sehingga masih terdapat berbagai masalah yang memerlukan 

pemecahan secara ilmiah  

Kedua ciri itu oleh Kuhn dinamakan paradigma dan melalui istilah ini pula Kuhn 

hendak menunjukkan bahwa ada sejumlah pemikiran atau praktek ilmiah yang diterima atau 

diakui dalam lingkungan komunitas ilmiah, yang dikembangkan dalam bentuk model-model 

yang bersifat terpadu atau koheren. Pemikiran atau praktik ilmiah itu mencakup dalil, teori, 

implementasi, dan instrumentasinya. Para ilmuan yang penelitiannya didasarkan pada 

paradigma yang sama, pada dasarnya terikat pada aturan dan standar yang sama dalam 

mengembangkan ilmunya. Keterikatan pada aturan dan standar ini adalah prasyarat bagi 

adanya ilmu normal. Jadi, secara umum dapat dikatakan bahwa paradigma itu adalah cara 

pandang atau kerangka berpikir yang atas dasar itu suatu gejala atau fakta ditafsirkan dan 

dipahami. (lihat Arief Sidharta, 2008).  

Ada hal lain yang dikemukakan oleh Kuhn yang dipandang penting dalam teori 

paradigma ialah yang disebut dengan anomali. Maksudnya adalah “hal yang baru atau 

pertanyaan yang tidak terliputi oleh kerangka paradigma yang menjadi acuan kegiatan ilmiah”. 

Adanya anomali itu merupakan prasyarat bagi penemuan baru, yang akhirnya dapat 

mengakibatkan perubahan paradigma. Namun lama-lama sejumlah anomali terjadi dalam 

lingkungan ilmu normal tertentu yang menciptakan semacam krisis. Adanya anomali dan 

krisis itu kemudian menyebabkan sikap para ilmuan berubah terhadap paradigma yang 

berlaku, dan sesuai dengan itu sifat penelitian mereka juga berubah. Artinya paradigma lama 

berganti dengan paradigma baru. 

Metode induksi atau metode ilmiah Bacon (induksi-onisme) itu belum menjadi patokan 

yang berlaku umum. David Hume mengemukakan kesangsiannya atas kesahihan aliran Bacon 

itu dengan alasan bahwa penalaran melalui induksi tidak bisa diterima logika, karena tidak ada 

pernyataan umum yang berasal dari sejumlah pengamatan individu. Dengan melontarkan 

keraguan pada metode induksi. Hume juga menyatakan keraguan terhadap status sains sebagai 

suatu kebenaran tertentu. Ungkapan yang terkenal adalah: “setiap angsa yang berwarna putih” 

tidak bisa dibuktikan kebenaranya. Berapapun jumlah angsa putih yang ada, tetap saja masih 

ada kemungkinan terdapatnya seekor angsa yang tidak putih yang diamati pada suatu waktu. 

Sementara menurut perspektif Islam segala pengetahuan itu bersumber dari Tuhan yang 

disebut pengetahuan wahyu. Dengan demikian ilmu pengetahuan dalam perspektif Islam dapat 

digolongkan kepada dua macam.  

Pertama, ilmu yang diperoleh oleh manusia (acquired knowledge), yaitu melalui akal 

dan pengalaman inderawi. Ilmu yang bersumber pada akal atau yang diperoleh melalui akal 

disebut juga conceptual knowledge, dan ilmu yang bersumber pada indera manusia disebut 

perceptual knowledge. Kedua macam ilmu yang diperoleh itu disebut juga dengan ilmu aqli.  

Kedua, ilmu wahyu (revealed knowledge),atau ilmu naqli yaitu ilmu yang bersumber 

dari Allah SWT seperti ilmu ketauhidan, keimanan, dan kewahyuan, ilmu fikh, ilmu 

ushuluddin, dan sebagainya. Kalau ilmu-ilmu aqli bertujuan membantu manusia menjalankan 

peranannya sebagai khalifah, atau untuk menyempurnakan fardhu kifayah bagi kesejahteraan 



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

359 

umat, maka ilmu-ilmu naqli bertujuan menyempurnakan tugas manusia sebagai hamba Allah, 

atau untuk menyempurnakan fardhu ‘ain (Soelaiman, 2019).  

 

Metode Ilmu Pengetahuan 

Menurut perspektif Barat ilmu-ilmu yang diperoleh melalui akal dan pengalaman 

manusia diperoleh dengan pendekatan ilmiah, yaitu melalui suatu rangkaian langkah berpikir 

yang disebut berpikir ilmiah (scientific thinking). Langkah-langkah berpikir ilmiah itu ada 5 

macam, yaitu: (1) Perumusan masalah; (2) Perumusan hipotesa; (3) Pengumpulan data; (4) 

Analisis data; dan (5) Pengambilan kesimpulan.  

Sesuai dengan pendekatan ilmiah itu, maka untuk ilmu-ilmu rasional dipakai metode 

apriori dan deduksi, sedangkan untuk ilmu-ilmu empiris dipakai metode aposteriori dan 

induksi. Metode apriori ialah pengetahuan yang diperoleh sebelum dilakukan pengamatan atau 

tanpa pengamatan, sehingga pengetahuan tersebut bukanlah pengetahuan yang baru, karena 

sudah apriori. Sementara metode aposteriori ialah pengetahuan yang diperoleh setelah 

dilakukan ekperimen atau pengamatan secara empiris, yang karena itu pengetahuan yang 

diperoleh adalah pengetahuan yang baru.  

Selanjutnya metode deduksi adalah cara berpikir dari yang umum kepada yang khusus, 

sedangkan induksi ialah berpikir dari yang khusus kepada yang umum. Karena itu 

pengetahuan yang diperoleh secara deduktif-aprioris adalah pengetahuan yang pasti atau 

mutlak, tetapi tidak baru, sedangkan pengetahuan yang diperoleh secara induktif-aposterioris 

adalah pengetahuan yang baru tetapi tidak pasti atau tidak mutlak.  

 

1. Metode deduktif 

Metode deduktif adalah suatu proses bepikir yang bertolak dari hal-hal yang abstrak 

kepada yang konkrit, atau dari pernyataan yang bersifat umum ke pernyataan yang bersifat 

khusus dengan menggunakan kaedah logika tertentu, yaitu logika deduktif. Cara berpikir 

deduktif itu sudah dimulai oleh Aristoteles dan para pengikutnya, yaitu melalui serang-kaian 

pernyataan yang disebut silogisme. Silogisme terdiri atas 3 pernyataan, yang disebut: (a) 

Premis mayor (dasar pikiran utama); (b) Premis minor (dasar pikiran kedua) dan (c) 

Kesimpulan. Misalnya:  

a. Semua makhluk hidup pasti mati (premis mayor)  

b. Manusia adalah makhluk hidup (premis minor), karena itu  

c. Manusia pasti mati (kesimpulan)  

Dalam cara berpikir deduktif, apabila dasar pikirannya benar, maka kesimpulannya pasti 

benar. Dengan cara berpikir deduktif memungkinkan kita menyusun premis-premis menjadi 

pola-pola yang dapat memberikan bukti yang kuat bagi kesimpulan yang benar atau sahih 

(valid). Adapun kelemahan cara berpikir deduktif ialah bahwa dengan cara ini kita tidak akan 

memperoleh pengetahuan yang baru, karena kesimpulan deduktif selalu merupakan perluasan 

dari pengetahuan yang sudah ada sebelumnya, sudah apriori.  

Kesimpulan silogisme tidak pernah dapat melampaui isi premis-premisnya. Kita harus 

mulai dengan premis terlebih dahulu untuk sampai kepada kesimpulan yang benar. Dengan 

kata lain berpikir deduktif bersifat analitis aprioris. Kita akan memperoleh pengetahuan yang 

bersifat mutlak, tetapi bukan pengetahuan yang baru. Karena itu penyelidikan ilmiah tidak 

dapat dilaksanakan hanya dengan menggunakan cara berpikir deduktif saja, karena sulitnya 

menentukan kebenaran universal dari berbagai pernyataan mengenai gejala ilmiah. Dengan 

metode deduktif, kesimpulan yang diambil hanya benar apabila premis yang menjadi dasar 

kesimpulan itu benar. Akan tetapi bagaimana orang mengetahui bahwa premis itu benar? 

  

2. Metode Induktif 

Francis Bacon (1561-1626) menggunakan metode induktif dalam mengetahui sesuatu. 

Ia yakin bahwa seorang peneliti dapat membuat kesimpulan umum berdasarkan fakta yang 

dikumpulkan melalui pengamatan langsung. Menurutnya untuk memperoleh kebenaran 

mengenai alam ini, peneliti harus mengamati alam itu secara langsung dan harus 

membebaskan pikiran dari berbagai bentuk prasangka. Untuk memperoleh pengetahuan 

http://jurnal.ensiklopediaku.org/


Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
360 

menurutnya seseorang harus mengamati alam itu sendiri, mengumpulkan fakta, dan 

merumuskan generalisasi dari fakta-fakta tersebut. Jadi metode induktif dimulai dari bukti-

bukti yang khusus, dan atas dasar bukti-bukti yang khusus itu ditarik kesimpulan yang bersifat 

umum. Perbedaan antara metode deduktif dengan metode induktif dapat dilihat dari logika 

berpikir dalam contoh berikut ini:  

Deduktif: Setiap binatang menyusui mempunyai paru-paru. Kucing adalah binatang 

menyusui. Oleh karena itu, setiap kucing mempunyai paru-paru.  

Induktif: Setiap kucing yang pernah diamati mempunyai paru paru. Oleh karena itu, 

setiap kucing mempunyai paru-paru.  

Sesuai dengan cara kerjanya maka pengetahuan ilmiah memiliki ciri-ciri sebagai 

berikut: (a) Obyektif, artinya bebas dari penilaian yang bersifat subyektif dan kebenarannya 

evidence (didukung oleh bukti-bukti); (b) Rasional, artinya sesuai dengan logika atau aturan 

penalaran; (c) Sistematis, artinya dilakukan dan disusun secara teratur, dan sesuai dengan 

teori-teori; (d) Generalisasi, artinya pengetahuan itu dapat diterapkan pada fenomena lain 

bukan hanya pada obyek tertentu.  

Berbeda halnya dengan epistemologi Islam, ilmu pengetahuan bisa dicapai melalui tiga 

elemen; indera, akal, dan hati. Ketiga elemen tersebut sengaja Allah anugerahkan kepada 

makhluk-Nya yang bernama manusia agar mereka pandai bersyukur atas nikmat yang sangat 

besar tersebut. Hal ini ditegaskan dalam al-Quran surat al-Mukminun ayat 78 yang artinya: 

dan Dialah yang telah menciptakan bagi kamu sekalian, pendengaran, penglihatan dan hati. 

Amat sedikitlah kamu bersyukur. 

Ketiga elemen ini dalam praktiknya diterapkan dengan metode berbeda; indera untuk 

metode observasi (bayānī), akal untuk metode logis atau demonstratif (burhānī), dan hati 

untuk metode intuitif (‘irfānī). Dengan panca indera, manusia mampu menangkap obyek-

obyek inderawi melalui observasi, dengan menggunakan akal manusia dapat menangkap 

obyek-obyek spiritual (ma’qūlāt) atau metafisik secara silogistik, yakni menarik kesimpulan 

tentang hal-hal yang tidak diketahui dari hal-hal yang telah diketahui. Dengan cara inilah akal 

manusia, melalui refleksi dan penelitian terhadap alam semesta, dapat mengetahui Tuhan dan 

hal-hal gaib lainnya. Melalui metode intuitif atau eksperensial (dzauq) sebagaimana 

dikembangkan kaum sufi dan filosof iluminasionis (isyrāqiyah), hati akan mampu menangkap 

obyek-obyek spiritual dan metafisik. Antara akal dan intuisi, meskipun sama-sama mampu 

menangkap obyek-obyek spiritual, keduanya memiliki perbedaan fundamental secara 

metodologis dalam menangkap obyek-obyek tersebut. Sebab sementara akal menangkapnya 

secara inferensial, intuisi menangkap obyek-obyek spiritual secara langsung, sehingga mampu 

melintas jantung yang terpisah lebar antara subyek dan obyek. 

 

Kebenaran Ilmu Pengetahuan 

Mengenai kebenaran pengetahuan telah dipersoalkan sejak masa filsafat Yunani klasik. 

Plato mengatakan bahwa pengetahuan yang diperoleh dengan alat dria adalah pengetahuan 

yang semu, sedangkan pengetahuan yang benar adalah yang diperoleh dengan akal yang 

disebutnya idea. Sebaliknya penganut aliran empirisme mengatakan bahwa pengetahuan yang 

benar adalah yang diperoleh dengan perantaraan pancaindera, sedangkan pengetahuan yang 

diperoleh dengan akal hanyalah merupakan pendapat saja. Empirisme mengeritik akal, bahwa 

akal manusia itu diperlengkapi dengan pengetahuan apriori, pengetahuan yang sudah ada, 

dibawa sejak lahir, yang oleh Plato disebut innate ideas. Menurut empirisme pengetahuan itu 

bukan sudah ada atau tidak dibawa lahir, tetapi diperoleh dari pengalaman. Pengalamanlah 

yang menentukan pengetahuan kita.  

Menurut perspektif Barat dikenal tiga macam teori kebenaran pengetahuan, yaitu teori 

korespondensi, teori koherensi atau konsistensi, dan teori pragmatik. Teori korespondensi 

menunjuk kepada adanya kesesuaian antara pernyataan dengan kenyataan atau dengan situasi 

yang sebenarnya. Teori konsistensi ialah adanya kesesuaian antara suatu pernyataan dengan 

pernyataan-pernyataan lain yang sudah diterima kebenarannya. Sedangkan teori pragmatik 

menekankan pada nilai kegunaan sebagai ukuran kebenaran suatu pengetahuan atau kebenaran 

sesuatu hal.  



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

361 

1. Teori Korespondensi (Teori Persesuaian) 

Menurut teori korespondensi pengetahuan itu adalah benar apabila sesuai dengan 

kenyataan. Suatu pernyataan atau proposisi dikatakan benar apabila pernyataan itu sesuai 

dengan fakta-fakta yang ada. Kalau tidak sesuai dengan fakta maka pernyataan itu tidak benar. 

Pendukung teori ini, yaitu kaum empiris dan realis, berpendapat bahwa dunia di luar diri kita 

(obyek) tidak bergantung pada diri kita (subyek). Kebenaran menurut teori ini adalah 

kebenaran yang transenden, artinya kebenaran itu terletak di luar jiwa kita, melampaui batas-

batas jiwa kita. Kebenaran di luar diri kita itu dijangkau secara langsung, artinya kita langsung 

berhadapan dengan kenyataan atau objek di luar diri kita. Jadi kebenaran dirumuskan 

berdasarkan persesuaian antara pengetahuan kita dengan obyek pengetahuan. Artinya apa yang 

kita ketahui itu sesuai dengan kenyataan. Dalam teori ini, diutamakan pengalaman (empiri), 

adanya dualitas subyek dan obyek, dan mementingkan bukti (evidence).  

 

2. Teori Konsistensi atau Koherensi  

Menurut teori konsistensi suatu proposisi dianggap benar apabila proposisi tersebut 

memiliki hubungan dengan gagasan dari proposisi sebelumnya yang telah dianggap benar, 

atau proposisi itu konsisten dengan proposisi sebelumnya. Menurut teori ini, yang didukung 

oleh kaum rasionalis dan idealis, manusia tidak pasti dapat mencapai kesesuaian antara 

pengetahuannya dengan obyek di luar dirinya, tetapi kita hanya sampai kepada adanya kesan-

kesan tentang sesuatu, atau pendapat tentang sesuatu. Kesan atau pendapat kita tentang sesuatu 

itu belum tentu sama dengan kesan orang lain. Demikian pula belum tentu apakah pendapat 

kita akan sesuai dengan pendapat orang lain, apakah pendapat kita benar atau pendapat orang 

lain itu yang lebih benar.  

Karena itu, menurut teori ini kita harus menentukan atau menggunakan kriteria untuk 

mencari kebenaran itu. Kreteria itu ialah, apakah ada tidaknya ketetapan (konsistensi) antara 

pendapat-pendapat atau kesan-kesan yang ada tentang sesuatu. Pendapat itu harus reliable, 

artinya dapat dipercaya kebenarannya, yaitu setelah dilakukan ekperimen berkali-kali maka 

hasilnya tetap sama (konsisten). Apabila diminta pendapat dari sejumlah orang dan setelah 

berkali-kali dilakukan pendapat mereka itu tetap sama, maka hal demikian dipandang benar. 

Kebenaran menurut teori konsistensi disebut kebenaran immanen, yaitu kebenaran yang terjadi 

dalam jiwa kita, kebenaran itu tidak langsung dijangkau dari obyek di luar diri kita 

(kenyataan), tetapi sebenarnya telah ada pada diri kita. Pengetahuan kita tentang obyek adalah 

penyadaran kembali terhadap apa yang telah ada dalam diri kita. Inilah yang dikatakan oleh 

Plato sebagai doktrin innate ideas, yaitu doktrin bahwa idea itu sudah ada pada kita, dibawa 

sejak lahir.  

 

3. Teori Pragmatik 

Menurut teori ini suatu proposisi dikatakan benar apabila proposisi itu berlaku, dapat 

digunakan, berguna. Artinya sesuatu itu dikatakan benar apabila ia berguna, dapat digunakan 

dalam praktek, akibat atau pengaruhnya memuaskan. Jelas bahwa teori ini berdasarkan pada 

filsafat pragmatisme.  

Ketiga macam teori kebenaran menurut perspektif sains Barat itu dapat digolongkan ke 

dalam dua bentuk kebenaran, yaitu kebenaran empiris (yang bertolak dari aliran empirisme), 

dan kebenaran logis (yang bertolak dari logika deduktif). Beberapa karakteristik kebenaran 

empiris yaitu: mementingkan obyek, menghargai cara kerja induktif dan aposterioris, dan lebih 

mengutamakan pengamatan indera. Sementara kebenaran logis memiliki karakteristik yaitu: 

mementingkan subyek, menghargai cara kerja deduktif dan aprioris dan lebih mengutamakan 

penalaran akal budi. Untuk lebih jelasnya dapat diperhatikan beberapa contoh berikut:  

1. Air lebih berat dari batu, maka batu tenggelam dalam air. Disini terkandung kebenaran 

empiris, bukan kebenaran logis.  

2. Air lebih ringan dari batu, maka batu tenggelam dalam air. Disini terkandung kebenaran 

logis dan empiris.  

3. Air lebih ringan dari batu, maka batu mengambang di atas air. Disini tidak ada 

kebenaran baik logis maupun empiris  

http://jurnal.ensiklopediaku.org/


Vol. 7 No.1 Edisi 2 Oktober 2024                                              Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 

  E-ISSN 2654-8399  
362 

4. Air lebih berat dari batu, maka batu mengambang di atas air. Disini terkandung 

kebenaran logis, tetapi tidak kebenaran empiris  

Sementara dalam perspektif Islam, kebenaran yang mutlak dan diakui adalah kebenaran 

wahyu. Kebenaran wahyu adalah kebenaran yang datangnya dari Allah, dan karena itu bersifat 

mutlak. Wahyu diturunkan oleh Allah SWT kepada rasul-rasul-Nya untuk menjadi sumber 

ilmu pengetahuan dan menjadi petunjuk bagi semua manusia. Bagi seorang muslim bukan saja 

diharuskan mengambil pengetahuan yang bersumber dari wahyu, tetapi juga diperintahkan 

supaya mengikuti ajaran yang terkandung di dalamnya. Kebenaran wahyu sejalan dengan 

kebenaran logis (berdasarkan rasio) dan kebenaran empiris (berdasarkan pengalaman). Kalau 

kebenaran logis dan kebenaran empiris bersifat relatif, maka kebenaran wahyu bersifat mutlak 

atau absolut. 

 

D. Penutup 

Landasan epistemologi ilmu dalam perspektif Barat dan Islam menunjukkan perbedaan 

fundamental yang mencerminkan cara pandang masing-masing tradisi terhadap pengetahuan. 

Epistemologi Barat, yang lebih mengedepankan rasionalitas dan pengalaman empiris, 

berkembang dalam kerangka antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat kajian 

ilmu. Dalam pendekatan ini, ilmu pengetahuan menjadi alat untuk memahami dunia dan 

mempercepat kemajuan teknologi, dengan sedikit atau bahkan tanpa melibatkan dimensi 

spiritual atau wahyu. 

Sebaliknya, epistemologi Islam menawarkan kerangka kerja yang lebih komprehensif 

dengan mengintegrasikan wahyu, akal, dan indera sebagai sumber pengetahuan. Pola pikir ini 

menempatkan Allah sebagai pusat dari segala pengetahuan, dengan tujuan utama mendekatkan 

manusia kepada-Nya. Dalam tradisi Islam, ilmu tidak hanya menjadi alat untuk memahami 

dunia, tetapi juga sarana untuk memenuhi kewajiban sebagai khalifah di bumi dan mencapai 

kebahagiaan duniawi serta ukhrawi. 

Di tengah tantangan modern, penting untuk menciptakan sinergi antara dua paradigma 

ini. Pendekatan integratif yang memadukan nilai-nilai Islam dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern dapat menjadi solusi untuk menjawab tantangan global sekaligus 

mempertahankan identitas keilmuan Islam. Dengan cara ini, tradisi Islam tidak hanya mampu 

beradaptasi dengan perubahan zaman, tetapi juga memberikan kontribusi yang signifikan 

dalam membangun peradaban yang lebih adil dan seimbang. 

Akhirnya, kajian ini menegaskan bahwa perbedaan epistemologi Barat dan Islam 

bukanlah hambatan, melainkan peluang untuk saling melengkapi. Melalui pemahaman yang 

mendalam terhadap kedua pendekatan ini, diharapkan muncul pola pikir yang lebih inklusif 

dan solutif, yang dapat memberikan manfaat bagi umat manusia secara keseluruhan. Oleh 

karena itu, intelektual Muslim diharapkan terus menggali khazanah keilmuan Islam sambil 

terbuka terhadap dialog dengan tradisi lain, sehingga mampu menghasilkan wawasan baru 

yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

 

Daftar Pustaka 

Azizy, A. Q. (2003). Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman. Jakarta: Direktorat Perguruan 

Tinggi Agama Islam Departemen Agama RI. 

Butar-Butar, N. (2021). Epistemologi perspektif barat dan islam. Humantech: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin Indonesia, 1(2), 240–246. 

Hariyati, N. R. (2020). Metodologi Penelitian Karya Ilmiah. Penerbit Graniti. Diambil dari  

Kosim, M. (2008). Ilmu Pengetahuan dalam Islam (Perspektif Filosofis-Historis). Tadris, 3. 

Soelaiman, D. A. (2019). Filsafat Ilmu Pengetahuan Pespektif Barat dan Islam. 

Soelaiman, D. A., & Putra, R. S. (2019). Filsafat ilmu pengetahuan perspektif barat dan islam. 

Filsafat Ilmu Pengetahuan Perspektif Barat Dan Islam. Diambil dari 

https://repository.bbg.ac.id/handle/778. 

Sudiantara, Y. (2020). Filsafat Ilmu Pengetahuan: Bagian pertama, Inti Filsafat Ilmu 

Pengetahuan. SCU Knowledge Media. 



Vol. 7 No.2 Edisi 1 Januari 2025                                                      Ensiklopedia of Journal 

http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  

E-ISSN 2654-8399 

363 

Zamroni, M. (2022a). Filsafat Komunikasi: Pengantar Ontologis, Epistemologis, dan 

Aksiologis. IRCiSoD. 

Zamroni, M. (2022b). Filsafat Komunikasi: Pengantar Ontologis, Epistemologis, dan 

Aksiologis. IRCiSoD. 

 

http://jurnal.ensiklopediaku.org/

