
Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  
E-ISSN 2654-8399 

85 

ETIKA BERBEDA PENDAPAT DALAM PERSPEKTIF MODERASI BERAGAMA 
 

DAHLIA FARINA1, DEBY HABJA MUSDALIFA2, JULHADI3,SRI WAHYUNI4 

Universitas  Muhammadiyah Sumatera Barat1,2,3,4 

Email: dahlia.farinaa@gmail.com1, debyandre.dhm@gmail.com2, julhadi15@gmail.com3, 
sriwahyuni20201988@gmail.com4 

 
Abstract: Differences of opinion are an inherent part of Islamic intellectual tradition and 
become a social reality in the religious life of Indonesian Muslims. However, the emergence of 
digital media, shifting patterns of authority, and the increasing politicization of religious 
symbols often exacerbate tensions within communities. This article examines how 
disagreements can be managed ethically through the framework of religious moderation. 
Using a qualitative library research method, the study reviews classical Islamic discourses on 
ikhtilaf, national policy documents on religious moderation, and contemporary socio-religious 
dynamics in Indonesia. The findings show that conflicts rarely arise from the substance of 
theological or jurisprudential differences, but rather from communication patterns, emotional 
responses, and weak religious literacy. The principles of moderation such as balance, 
tolerance, anti-violence, and respect for local traditions provide a constructive approach for 
interacting across divergent viewpoints. The study concludes that courteous disagreement is 
not only an ethical imperative but also a civic necessity for sustaining social harmony in a 
pluralistic nation. 
Keywords: Disagreement, Religious Moderation, Islamic Ethics, Tolerance 
 
Abstrak: Perbedaan pendapat merupakan bagian alami dari tradisi intelektual Islam dan 
menjadi realitas sosial dalam kehidupan keagamaan masyarakat muslim Indonesia. Akan 
tetapi, perkembangan media digital, pergeseran otoritas keagamaan, serta meningkatnya 
politisasi simbol agama sering memperbesar ketegangan antar kelompok. Artikel ini mengkaji 
bagaimana perbedaan pendapat dapat dikelola secara etis melalui kerangka moderasi 
beragama. Dengan metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka, kajian ini menelaah 
khazanah klasik tentang ikhtilaf, dokumen kebijakan moderasi beragama, serta dinamika 
sosial-keagamaan di Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konflik jarang muncul 
dari substansi perbedaan fikih atau teologi, melainkan dari pola komunikasi, respons 
emosional, dan rendahnya literasi keagamaan. Prinsip moderasi seperti keseimbangan, 
toleransi, anti-kekerasan, dan penghargaan terhadap tradisi lokal  menawarkan pendekatan 
konstruktif dalam merespons perbedaan. Kajian ini menyimpulkan bahwa kesantunan dalam 
berbeda pendapat bukan hanya kewajiban etis, tetapi kebutuhan sosial bagi keberlangsungan 
harmoni di masyarakat plural. 
Kata Kunci : perbedaan pendapat, moderasi beragama, etika Islam, toleransi 
 
A. Pendahuluan  

Perbedaan pendapat (ikhtilaf) merupakan karakter dasar dari intelektualitas Islam. 
Keragaman metode ijtihad, variasi pembacaan teks, serta perbedaan konteks sosial telah 
melahirkan berbagai pandangan yang berkembang sepanjang sejarah. Dalam banyak literatur 
klasik, para ulama tidak hanya menerima adanya perbedaan, tetapi memandangnya sebagai 
bukti keluasan rahmat dan dinamika pemikiran umat (al-Ghazali, 2005). 

Dalam konteks Indonesia, keragaman pandangan keagamaan berkembang dari interaksi 
panjang antara ajaran Islam, budaya lokal, serta masuknya berbagai aliran pemikiran dari 
dunia Islam. Indonesia yang multikultural dan multiagama menampilkan kompleksitas 
hubungan sosial-keagamaan yang tidak ditemukan di banyak negara lain (Hefner, 2011). 
Keragaman tersebut pada dasarnya dapat menjadi modal sosial untuk memperkuat toleransi, 
tetapi juga dapat memicu konflik ketika tidak dikelola dengan baik. 

Era media digital memperkuat ketegangan tersebut. Ruang publik digital telah 
menggeser pola otoritas keagamaan dan memunculkan fenomena “demokratisasi penafsiran”, 
di mana siapa pun dapat menyampaikan pendapat tanpa batas otoritas (Hasan, 2018). Dalam 
situasi demikian, perbedaan pendapat sering berkembang menjadi perdebatan emosional yang 



Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 
  E-ISSN 2654-8399  

86 

disertai ujaran kebencian. Penelitian Sølvik & Glenna (2022) menunjukkan bahwa konflik 
keagamaan di dunia modern sangat dipengaruhi oleh pola komunikasi digital, bukan semata 
perbedaan teologi. 

Dalam diskursus keislaman kontemporer, konsep moderasi beragama menjadi kerangka 
penting dalam merespons dinamika tersebut (Kemenag RI, 2019). Moderasi tidak berarti 
mencairkan ajaran agama, tetapi menata cara beragama agar selaras dengan nilai keadilan, 
keseimbangan, dan kemanusiaan (Ramadan, 2009). Nilai ini sejalan dengan prinsip-prinsip 
klasik dalam adab berdialog, yang mengajarkan kelembutan, ketenangan, dan penghargaan 
terhadap martabat lawan bicara (Ibn al-Jawzi, 2008). 

Artikel ini bertujuan menganalisis kerangka etika berbeda pendapat melalui perspektif 
moderasi beragama dengan pendekatan studi pustaka. Pembahasan akan difokuskan pada 
landasan teologis ikhtilaf dalam Islam, prinsip-prinsip moderasi beragama, serta strategi 
praktis merawat kesantunan dalam dialog pada masyarakat multikultural seperti Indonesia. 

Perbedaan pendapat telah menjadi bagian mendasar dari perkembangan peradaban 
Islam. Sejak masa Nabi hingga era kontemporer, umat Islam selalu berada dalam lanskap 
keragaman tafsir, ragam mazhab, dan perbedaan orientasi keagamaan. Hal ini menunjukkan 
bahwa Islam bukan agama yang menutup ruang diskusi, tetapi justru menghargai dinamika 
pemikiran selama berada dalam bingkai adab dan nalar (al-Ghazali, 2005). Keragaman tersebut 
sejalan dengan prinsip al-ikhtilaf rahmah, yang menunjukkan bahwa perbedaan dapat menjadi 
rahmat apabila dikelola dengan bijak (al-Qarafi, 1998). 

Dalam konteks modern, perbedaan pendapat semakin kompleks karena hadirnya 
berbagai faktor sosial, politik, budaya, dan teknologi. Globalisasi membawa masuk aliran 
pemikiran baru, sementara digitalisasi mengubah cara masyarakat berinteraksi dan menerima 
informasi. Kondisi ini mempercepat pergeseran pola otoritas keagamaan. Jika pada masa 
lampau masyarakat merujuk pada ulama, kiai, atau lembaga resmi, kini media sosial 
melahirkan otoritas-otoritas baru yang tidak selalu memiliki kompetensi keilmuan (Hasan, 
2018). Akibatnya, diskursus keagamaan kerap mengalami penyempitan makna dan lahir 
kecenderungan menyalahkan kelompok lain secara mudah dan tanpa argumen ilmiah. 

Indonesia sebagai negara majemuk menghadapi tantangan lebih besar dalam mengelola 
keragaman. Penduduk muslim Indonesia terdiri dari berbagai kelompok budaya, etnis, tradisi 
pesantren, dan organisasi Islam yang memiliki karakter metodologis berbeda (Hefner, 2011). 
Kekayaan ini, meski potensial memperkuat kohesi sosial, dapat berubah menjadi sumber 
konflik apabila keragaman dipandang sebagai ancaman identitas. Penelitian Putnam (2007) 
menunjukkan bahwa masyarakat multikultural hanya dapat menjaga harmoni apabila memiliki 
budaya dialog dan saling percaya (social trust). Tanpa kedua aspek tersebut, keragaman 
cenderung melahirkan segregasi psikologis dan ketidakpercayaan satu sama lain. 

Dalam upaya merawat keharmonisan, Pemerintah Indonesia melalui Kementerian 
Agama memperkenalkan konsep moderasi beragama sebagai pendekatan untuk menjaga 
keseimbangan praktik keberagamaan. Moderasi beragama tidak bertujuan menyamaratakan 
keyakinan, tetapi memastikan bahwa cara beragama tetap sejalan dengan nilai kemanusiaan, 
kebangsaan, dan keadilan (Kemenag RI, 2019). Konsep ini memiliki landasan kuat dalam 
ajaran Islam, di mana Al-Qur’an menyebut umat Islam sebagai “ummatan wasathan”, yakni 
umat yang berada di jalan tengah dan menolak ekstremisme (QS. Al-Baqarah: 143). Dalam 
perspektif akademik, moderasi beragama senada dengan gagasan Ramadan (2009) mengenai 
pentingnya keseimbangan antara teks dan konteks, antara keyakinan dan toleransi, antara 
komitmen akidah dan penghormatan terhadap martabat manusia. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa persoalan yang sering menimbulkan 
perpecahan bukan pada level teologis, tetapi pada bagaimana perbedaan itu dikomunikasikan. 
Haidt (2012) menyebut kecenderungan ini sebagai moral tribalism, yakni kebiasaan manusia 
untuk membela kelompok sendiri secara emosional tanpa mempertimbangkan rasionalitas 
argumen. Dalam konteks keislaman, moral tribalisme tampak ketika sebuah kelompok mazhab 
atau komunitas merasa pendapatnya paling benar dan menganggap kelompok lain sebagai 
ancaman. Sikap ini berlawanan dengan tradisi ulama klasik yang sangat memperhatikan adab 
dialog (Ibn al-Jawzi, 2008). 

Sebagai negara terbesar dengan populasi muslim moderat, Indonesia membutuhkan 



Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  
E-ISSN 2654-8399 

87 

kerangka dialog yang mampu merawat keberagaman tanpa menimbulkan friksi sosial. 
Pengalaman sejarah Islam Nusantara menunjukkan bahwa pendekatan budaya, kelenturan 
hukum, dan dialog sosial menjadi modal besar dalam menjaga harmoni di tengah keragaman 
(Wahid, 2001; Fathurahman, 2008). Pendekatan inilah yang kemudian melahirkan model Islam 
Indonesia yang adaptif, damai, dan ramah terhadap perbedaan. 

Berdasarkan panorama pemikiran dan realitas sosial tersebut, artikel ini berupaya 
menganalisis bagaimana perbedaan pendapat dapat dikelola secara etis melalui kerangka 
moderasi beragama. Analisis dilakukan dengan metode studi pustaka, menggabungkan sumber 
klasik dan kontemporer. Artikel ini berargumen bahwa kesantunan dalam berbeda pendapat 
tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga memiliki urgensi sosial dan politik dalam 
menjaga keutuhan bangsa. Dengan kerangka moderasi, perbedaan bukan lagi sumber 
perpecahan, tetapi wahana belajar bersama untuk memperkuat kualitas keberagamaan dan 
kematangan intelektual umat. 

 
B. Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk 
menguji hipotesis kuantitatif, tetapi untuk memahami konsep, prinsip, dan dinamika perbedaan 
pendapat serta moderasi beragama secara mendalam melalui analisis literatur. Menurut 
Creswell (2014), penelitian kualitatif cocok digunakan ketika peneliti ingin mengeksplorasi 
fenomena yang bersifat konseptual, abstrak, atau multidimensi melalui analisis interpretatif. 

Studi kepustakaan sangat relevan bagi tema moderasi beragama karena isu ini 
melibatkan tradisi keilmuan Islam klasik, pemikiran ulama kontemporer, dokumen kebijakan 
negara, serta penelitian modern tentang dialog, konflik, dan komunikasi digital. Sebagaimana 
ditegaskan oleh Zed (2008), penelitian pustaka memungkinkan peneliti untuk memetakan 
perkembangan wacana dan menemukan pola hubungan antar konsep melalui penelusuran 
berbagai sumber tertulis. 

Pendekatan kualitatif juga memungkinkan peneliti melakukan interpretasi teks secara 
mendalam. Dalam studi agama, penafsiran teoretis dan hermeneutik diperlukan agar 
pemahaman terhadap teks tidak bersifat literal, tetapi kontekstual (Kusmana, 2017). Dengan 
demikian, pendekatan ini menghasilkan analisis pemikiran yang lebih tajam, terutama ketika 
mengaitkan teori klasik dengan fenomena kekinian. 

Pemilihan metode studi kepustakaan didasarkan pada tiga alasan utama yaitu (1) tema 
penelitian bersifat konseptual, sehingga membutuhkan telaah teoretis dan reflektif, bukan 
pengumpulan data empiris. (2) diskursus moderasi beragama lebih banyak berkembang dalam 
literatur akademik dan kebijakan negara, sehingga analisis pustaka adalah pendekatan paling 
relevan, dan (3) tradisi ikhtilaf dan dialog dalam Islam lebih tepat dipahami melalui kajian teks 
dan sejarah pemikiran, bukan melalui survei kuantitatif. Dengan metodologi ini, penelitian 
dapat menyusun kerangka etika berbeda pendapat yang bersandar pada fondasi keilmuan yang 
kuat, valid, dan terhubung dengan konteks sosial Indonesia. 
 
C. Hasil dan Pembahasan 

Kajian terhadap literatur klasik dan kontemporer menunjukkan bahwa ikhtilaf dalam 
Islam memiliki landasan teologis dan historis yang kuat. Sejak masa Nabi dan para sahabat, 
perbedaan pendapat tidak pernah dianggap sebagai penyimpangan, melainkan konsekuensi 
dari keluasan teks dan keragaman kapasitas intelektual manusia. Perbedaan cara sahabat dalam 
memahami perintah Nabi untuk berangkat ke Bani Quraizhah sering dijadikan contoh bahwa 
Islam memberikan ruang bagi keragaman interpretasi yang lahir dari niat dan usaha ijtihad 
yang tulus (Muslim, 2003). Hal ini mengindikasikan bahwa perbedaan dalam Islam sejak awal 
dipahami sebagai fenomena normal dan bahkan produktif sepanjang berlandaskan etika yang 
baik. 

Namun, analisis terhadap karya ulama klasik seperti al-Ghazali, al-Qarafi, dan Ibn 
Taymiyyah menunjukkan bahwa tidak semua bentuk perbedaan pendapat bernilai positif. Para 
ulama membedakan antara ikhtilaf masyru‘ atau perbedaan yang dapat diterima, dan ikhtilaf 
madhmum atau perbedaan yang muncul dari hawa nafsu, kepentingan diri, dan kecenderungan 



Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 
  E-ISSN 2654-8399  

88 

untuk memenangkan ego semata (Ibn Taymiyyah, 2004). Ikhtilaf yang dibolehkan bersumber 
dari metodologi ilmiah, penguasaan dalil, dan akhlak dialog, sedangkan ikhtilaf tercela 
biasanya lahir dari ketidaktahuan atau dorongan untuk memperkuat kelompok sendiri secara 
emosional. Distingsi inilah yang sering menghilang dalam diskursus keagamaan masyarakat 
modern, terutama pada era media sosial. 

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa perbedaan pendapat dalam masyarakat muslim 
Indonesia umumnya terjadi pada wilayah furu‘ atau praktik ibadah, bukan pada wilayah ushul. 
Hal-hal seperti tahlilan, ziarah kubur, maulid Nabi, qunut Subuh, dan penetapan awal 
Ramadhan telah berlangsung ratusan tahun dan diwariskan oleh tradisi keilmuan pesantren 
maupun ormas Islam besar seperti NU dan Muhammadiyah). Kajian historis menunjukkan 
bahwa perbedaan dalam praktik keagamaan ini muncul bukan karena penyimpangan ajaran, 
tetapi karena perbedaan metodologi fikih yang digunakan. Ketika masyarakat gagal memahami 
konteks metodologis tersebut, perbedaan yang seharusnya bersifat ilmiah berubah menjadi 
perdebatan emosional yang mengarah pada klaim kebenaran tunggal. 

Selain itu, dinamika sosial-politik Indonesia dalam satu dekade terakhir memperlihatkan 
bahwa polarisasi identitas memiliki pengaruh signifikan dalam memperkeruh perbedaan 
pendapat. Putnam (2007) menjelaskan bahwa masyarakat yang terpolarisasi cenderung 
mengalami penurunan social trust, yaitu kepercayaan sosial antar kelompok. Fenomena ini 
tampak jelas pasca pemilu 2014 dan 2019, di mana perbedaan pandangan politik sering 
dibungkus oleh narasi keagamaan sehingga menciptakan dikotomi “kami vs mereka” yang 
memperuncing konflik. Dalam situasi demikian, agama kerap dijadikan alat legitimasi politik, 
sehingga perbedaan pandangan teologis yang seharusnya bersifat ilmiah berubah menjadi alat 
mobilisasi massa. 

Temuan literatur juga menunjukkan bahwa percepatan teknologi digital memberikan 
dampak besar terhadap cara masyarakat memahami dan menyebarkan pandangan keagamaan. 
Media sosial telah menciptakan ruang di mana otoritas keagamaan menjadi cair dan terbuka 
bagi siapa saja. Hal ini menyebabkan apa yang disebut Hasan (2018) sebagai “demokratisasi 
otoritas”, yaitu kondisi ketika orang tanpa kompetensi keilmuan dapat memberikan fatwa, 
opini, atau kritik keagamaan dengan mudah dan mendapatkan perhatian luas. Dalam konteks 
ini, kualitas diskusi keagamaan menurun karena lebih dipengaruhi oleh popularitas dan 
retorika provokatif daripada argumen ilmiah. Sølvik & Glenna (2022) menegaskan bahwa 
fenomena ini melahirkan digital antagonism, yaitu pola komunikasi yang memicu polarisasi 
dan menjauhkan kelompok yang berbeda pendapat. 

Kerangka moderasi beragama menawarkan alternatif yang sangat relevan untuk 
merespons dinamika tersebut. Prinsip moderasi seperti tawassuth (jalan tengah), tasamuh 
(toleransi), ‘adalah (keadilan), dan i‘tidal (keseimbangan) sejalan dengan nilai-nilai universal 
Islam yang mengajarkan pentingnya kedamaian dan penghormatan terhadap martabat manusia 
(Kemenag RI, 2019). Dalam literatur modern, konsep moderasi dapat dipahami sebagai 
pendekatan untuk merawat keragaman melalui dialog yang setara, menghindari kekerasan, dan 
mengedepankan kemaslahatan bersama (Abu-Nimer, 2018). Prinsip-prinsip ini menjadi 
landasan etis untuk mengelola perbedaan pendapat secara produktif, tanpa mengorbankan 
komitmen terhadap keyakinan masing-masing. 

Kajian mendalam terhadap pemikiran tokoh Islam Nusantara seperti Abdurrahman 
Wahid menunjukkan bahwa harmoni keagamaan di Indonesia dibangun melalui kompromi 
kultural dan dialog sosial yang inklusif. Wahid (2001) berpendapat bahwa budaya lokal seperti 
musyawarah, gotong royong, dan penghormatan terhadap adat berperan penting dalam 
meminimalkan gesekan antar kelompok yang berbeda. Ketika nilai-nilai lokal tersebut 
dipadukan dengan prinsip moderasi Islam, lahirlah etika dialog yang khas Indonesia, yaitu 
kemampuan berbeda secara tegas tanpa kehilangan kesantunan. 

Bagian penting lainnya dari temuan penelitian adalah bahwa konflik keagamaan tidak 
selalu dipicu oleh perbedaan substansi, tetapi lebih sering disebabkan oleh cara 
penyampaiannya. Haidt (2012) menyebut fenomena ini sebagai moral tribalism, yaitu 
kecenderungan manusia untuk membela kelompoknya secara emosional meskipun 
argumennya lemah. Dalam diskursus keagamaan, moral tribalisme tampak ketika seseorang 
menolak mendengar pandangan berbeda hanya karena datang dari kelompok yang dianggap 



Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia  
E-ISSN 2654-8399 

89 

“lawan”. Ketika sikap ini mendominasi ruang publik, dialog tidak lagi menjadi sarana mencari 
kebenaran, tetapi arena mempertahankan identitas kelompok. 

Secara keseluruhan, pembahasan menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan hanya 
konsep normatif, tetapi juga kerangka praksis yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-
hari. Moderasi beragama menyediakan perangkat untuk mengelola perbedaan secara 
konstruktif melalui penguatan literasi keagamaan, pengendalian emosi dalam ruang digital, 
penghargaan terhadap metodologi fikih, serta pembiasaan dialog ilmiah dalam tradisi 
pendidikan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip tersebut, perbedaan pendapat dapat menjadi 
sumber kekayaan intelektual dan kedewasaan spiritual, bukan sumber perpecahan. 

Kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan pendapat merupakan bagian tak terpisahkan 
dari tradisi intelektual Islam sekaligus realitas sosial masyarakat Indonesia yang majemuk. 
Dari perspektif sejarah, ikhtilaf bukanlah anomali, tetapi ekspresi dari keluasan syariat dan 
dinamika penafsiran manusia yang terus berkembang. Para ulama klasik telah menegaskan 
bahwa perbedaan ijtihad merupakan wujud rahmat, selama dilandasi ketulusan niat, 
argumentasi ilmiah, serta adab dalam berinteraksi. Dengan demikian, perbedaan bukanlah 
ancaman terhadap kesatuan umat, melainkan sumber kreativitas dan kekayaan intelektual yang 
harus dirawat. 

Namun, temuan penelitian juga memperlihatkan bahwa perbedaan yang pada hakikatnya 
netral dapat berubah menjadi konflik ketika tidak dikelola dengan baik. Dalam konteks 
Indonesia, ketegangan antar kelompok sering kali muncul bukan karena substansi teologis atau 
fikih, tetapi karena minimnya pemahaman terhadap metodologi masing-masing mazhab serta 
rendahnya kemampuan berdialog. Digitalisasi ruang publik memperparah situasi tersebut, 
karena memunculkan pola komunikasi yang cepat, emosional, dan rentan disusupi 
misinformasi. Kondisi ini diperparah oleh munculnya otoritas-otoritas baru yang tidak selalu 
memiliki kapasitas keilmuan memadai, sehingga produk diskusi keagamaan sering bersifat 
dangkal dan konfrontatif. 

Moderasi beragama menawarkan kerangka konseptual dan praksis untuk menata ulang 
cara umat dalam menghadapi perbedaan. Prinsip-prinsip seperti keseimbangan, toleransi, 
penghormatan terhadap martabat manusia, serta komitmen terhadap keutuhan bangsa 
membantu menempatkan perbedaan sebagai bagian wajar dari kehidupan beragama. Moderasi 
juga mengajarkan bahwa keyakinan pribadi dapat dipegang teguh tanpa harus merendahkan 
pandangan orang lain. Dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia, moderasi bukan 
hanya pilihan etis, tetapi kebutuhan sosiologis untuk menjaga stabilitas dan kohesi sosial. 

Studi ini menegaskan pentingnya memperkuat literasi keagamaan sebagai fondasi utama 
dalam merawat adab berbeda pendapat. Masyarakat perlu memahami peran mazhab, 
mekanisme ijtihad, konsep maqasid syariah, dan sejarah perkembangan pemikiran Islam agar 
tidak terjebak pada sikap hitam-putih dalam beragama. Selain literasi, penguatan etika digital 
menjadi kebutuhan mendesak, mengingat ruang komunikasi modern tidak lagi dibatasi oleh 
ruang fisik. Kemampuan memeriksa informasi, menahan emosi, dan menyampaikan kritik 
secara santun merupakan bagian integral dari praktik moderasi beragama di era digital. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kearifan lokal dalam budaya Nusantara dapat 
menjadi penopang penting bagi moderasi beragama. Tradisi musyawarah, gotong royong, 
penghormatan pada adat, dan kecenderungan masyarakat Indonesia untuk menjaga harmoni 
memberikan kontribusi besar dalam membentuk etika dialog yang lebih seimbang. Islam yang 
berkembang di Indonesia tidak pernah tumbuh dalam ruang kosong; ia senantiasa berdialektika 
dengan budaya sehingga melahirkan bentuk keberagamaan yang ramah, terbuka, dan inklusif. 
Modal sosial ini penting untuk terus dirawat agar tidak tergerus oleh gelombang ideologisasi 
yang kaku dan tidak sesuai dengan konteks masyarakat Indonesia. 

 
D. Penutup 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa kesantunan dalam berbeda 
pendapat bukan hanya praktik etika, tetapi juga representasi kematangan intelektual dan 
spiritual. Kesantunan merupakan jembatan yang memungkinkan pandangan yang beragam 
tetap hidup berdampingan dalam ruang sosial yang sama. Ketika moderasi beragama 
diintegrasikan ke dalam pendidikan, dakwah, kebijakan publik, dan budaya digital, umat akan 



Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026                                              Ensiklopedia of Journal 
http://jurnal.ensiklopediaku.org 

                          Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia P-ISSN 2622-9110 
  E-ISSN 2654-8399  

90 

lebih mampu menjadikan perbedaan sebagai ruang dialog, bukan medan konflik. Pada 
akhirnya, kemampuan mengelola perbedaan dengan santun menjadi kunci penting bagi 
terwujudnya masyarakat yang damai, dewasa, dan berdaya dalam menghadapi tantangan 
zaman. 

 
Daftar Pustaka 
Abu-Nimer, Mohammed. (2018). Nonviolence and Peace Building in Islam: Theory and 

Practice. New York: Palgrave Macmillan. 
Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Jawzi, Ibn. (2008). Sayd al-Khatir. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 
Al-Qarafi, Ahmad ibn Idris. (1998). Al-Furuq. Kairo: Dar al-Hadits. 
Al-Syafi‘i, Muhammad ibn Idris. (1990). Al-Umm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 
Al-Syatibi, Abu Ishaq. (2001). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah. Beirut: Dar Ibn Hazm. 
Asy‘ari, Hasyim. (1928). Risalah Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah. Jombang: Pesantren 

Tebuireng. 
Azra, Azyumardi. (2000). Islam Substantif. Bandung: Mizan. 
Bukhari, Muhammad ibn Ismail. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ihya’ al-Turats al-

‘Arabi. 
Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Thousand Oaks: Sage Publications. 
Denzin, Norman. (2011). The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological 

Methods. New York: Aldine Publishing. 
Fathurahman, Oman. (2008). Tarekat dan Dinamika Sosial Indonesia. Jakarta: Kencana. 
Haidt, Jonathan. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and 

Religion. New York: Penguin Books. 
Hasan, Noorhaidi. (2018). Islam di Era Media Sosial. Yogyakarta: UGM Press. 
Hefner, Robert W. (2011). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: 

Princeton University Press. 
Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI. 
Krippendorff, Klaus. (2013). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. Thousand 

Oaks: Sage Publications. 
Kusmana, Cecep. (2017). “Hermeneutika dan Perkembangan Pemikiran Keagamaan,” Jurnal 

Studi Islam, 12(2), 155–176. 
Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah. (2010). Himpunan Putusan Tarjih (HPT). 

Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 
Miles, Matthew B., & Huberman, A. Michael. (1994). Qualitative Data Analysis: An 

Expanded Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications. 
Muslim, Abu al-Husain. (2003). Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 
Palmer, Richard. (1969). Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, 

Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern University Press. 
Putnam, Robert D. (2007). “E Pluribus Unum: Diversity and Community in the Twenty-first 

Century,” Scandinavian Political Studies, 30(2), 137–174. 
Ramadan, Tariq. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford 

University Press. 
Republik Indonesia. (2023). Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan 

Moderasi Beragama. Jakarta: Sekretariat Negara. 
Sjadzali, Munawir. (1991). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta: 

UI Press. 
Sølvik, M., & Glenna, G. (2022). “Religion, Digital Communication, and Conflict Studies,” 

Journal of Religion and Digital Culture, 5(1), 44–61. 
Wahid, Abdurrahman. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute. 
Zed, Mestika. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor. 

 


