Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

ETIKA BERBEDA PENDAPAT DALAM PERSPEKTIF MODERASI BERAGAMA

DAHLIA FARINA', DEBY HABJA MUSDALIFA’, JULHADI’,SRI WAHYUNI*
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat'***
Email: dahlia.farinaa@gmail.com', debyandre.dhm@gmail.com?, julhadil5@gmail.com’,
sriwahyuni20201988@gmail.com*

Abstract: Differences of opinion are an inherent part of Islamic intellectual tradition and
become a social reality in the religious life of Indonesian Muslims. However, the emergence of
digital media, shifting patterns of authority, and the increasing politicization of religious
symbols often exacerbate tensions within communities. This article examines how
disagreements can be managed ethically through the framework of religious moderation.
Using a qualitative library research method, the study reviews classical Islamic discourses on
ikhtilaf, national policy documents on religious moderation, and contemporary socio-religious
dynamics in Indonesia. The findings show that conflicts rarely arise from the substance of
theological or jurisprudential differences, but rather from communication patterns, emotional
responses, and weak religious literacy. The principles of moderation such as balance,
tolerance, anti-violence, and respect for local traditions provide a constructive approach for
interacting across divergent viewpoints. The study concludes that courteous disagreement is
not only an ethical imperative but also a civic necessity for sustaining social harmony in a
pluralistic nation.

Keywords: Disagreement, Religious Moderation, Islamic Ethics, Tolerance

Abstrak: Perbedaan pendapat merupakan bagian alami dari tradisi intelektual Islam dan
menjadi realitas sosial dalam kehidupan keagamaan masyarakat muslim Indonesia. Akan
tetapi, perkembangan media digital, pergeseran otoritas keagamaan, serta meningkatnya
politisasi simbol agama sering memperbesar ketegangan antar kelompok. Artikel ini mengkaji
bagaimana perbedaan pendapat dapat dikelola secara etis melalui kerangka moderasi
beragama. Dengan metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka, kajian ini menelaah
khazanah klasik tentang ikhtilaf, dokumen kebijakan moderasi beragama, serta dinamika
sosial-keagamaan di Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konflik jarang muncul
dari substansi perbedaan fikih atau teologi, melainkan dari pola komunikasi, respons
emosional, dan rendahnya literasi keagamaan. Prinsip moderasi seperti keseimbangan,
toleransi, anti-kekerasan, dan penghargaan terhadap tradisi lokal menawarkan pendekatan
konstruktif dalam merespons perbedaan. Kajian ini menyimpulkan bahwa kesantunan dalam
berbeda pendapat bukan hanya kewajiban etis, tetapi kebutuhan sosial bagi keberlangsungan
harmoni di masyarakat plural.

Kata Kunci : perbedaan pendapat, moderasi beragama, etika Islam, toleransi

A. Pendahuluan

Perbedaan pendapat (ikhtilaf) merupakan karakter dasar dari intelektualitas Islam.
Keragaman metode ijtihad, variasi pembacaan teks, serta perbedaan konteks sosial telah
melahirkan berbagai pandangan yang berkembang sepanjang sejarah. Dalam banyak literatur
klasik, para ulama tidak hanya menerima adanya perbedaan, tetapi memandangnya sebagai
bukti keluasan rahmat dan dinamika pemikiran umat (al-Ghazali, 2005).

Dalam konteks Indonesia, keragaman pandangan keagamaan berkembang dari interaksi
panjang antara ajaran Islam, budaya lokal, serta masuknya berbagai aliran pemikiran dari
dunia Islam. Indonesia yang multikultural dan multiagama menampilkan kompleksitas
hubungan sosial-keagamaan yang tidak ditemukan di banyak negara lain (Hefner, 2011).
Keragaman tersebut pada dasarnya dapat menjadi modal sosial untuk memperkuat toleransi,
tetapi juga dapat memicu konflik ketika tidak dikelola dengan baik.

Era media digital memperkuat ketegangan tersebut. Ruang publik digital telah
menggeser pola otoritas keagamaan dan memunculkan fenomena “demokratisasi penafsiran”,
di mana siapa pun dapat menyampaikan pendapat tanpa batas otoritas (Hasan, 2018). Dalam
situasi demikian, perbedaan pendapat sering berkembang menjadi perdebatan emosional yang

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia 85
E-ISSN 2654-8399




Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

disertai ujaran kebencian. Penelitian Selvik & Glenna (2022) menunjukkan bahwa konflik
keagamaan di dunia modern sangat dipengaruhi oleh pola komunikasi digital, bukan semata
perbedaan teologi.

Dalam diskursus keislaman kontemporer, konsep moderasi beragama menjadi kerangka
penting dalam merespons dinamika tersebut (Kemenag RI, 2019). Moderasi tidak berarti
mencairkan ajaran agama, tetapi menata cara beragama agar selaras dengan nilai keadilan,
keseimbangan, dan kemanusiaan (Ramadan, 2009). Nilai ini sejalan dengan prinsip-prinsip
klasik dalam adab berdialog, yang mengajarkan kelembutan, ketenangan, dan penghargaan
terhadap martabat lawan bicara (Ibn al-Jawzi, 2008).

Artikel ini bertujuan menganalisis kerangka etika berbeda pendapat melalui perspektif
moderasi beragama dengan pendekatan studi pustaka. Pembahasan akan difokuskan pada
landasan teologis ikhtilaf dalam Islam, prinsip-prinsip moderasi beragama, serta strategi
praktis merawat kesantunan dalam dialog pada masyarakat multikultural seperti Indonesia.

Perbedaan pendapat telah menjadi bagian mendasar dari perkembangan peradaban
Islam. Sejak masa Nabi hingga era kontemporer, umat Islam selalu berada dalam lanskap
keragaman tafsir, ragam mazhab, dan perbedaan orientasi keagamaan. Hal ini menunjukkan
bahwa Islam bukan agama yang menutup ruang diskusi, tetapi justru menghargai dinamika
pemikiran selama berada dalam bingkai adab dan nalar (al-Ghazali, 2005). Keragaman tersebut
sejalan dengan prinsip al-ikhtilaf rahmah, yang menunjukkan bahwa perbedaan dapat menjadi
rahmat apabila dikelola dengan bijak (al-Qarafi, 1998).

Dalam konteks modern, perbedaan pendapat semakin kompleks karena hadirnya
berbagai faktor sosial, politik, budaya, dan teknologi. Globalisasi membawa masuk aliran
pemikiran baru, sementara digitalisasi mengubah cara masyarakat berinteraksi dan menerima
informasi. Kondisi ini mempercepat pergeseran pola otoritas keagamaan. Jika pada masa
lampau masyarakat merujuk pada ulama, kiai, atau lembaga resmi, kini media sosial
melahirkan otoritas-otoritas baru yang tidak selalu memiliki kompetensi keilmuan (Hasan,
2018). Akibatnya, diskursus keagamaan kerap mengalami penyempitan makna dan lahir
kecenderungan menyalahkan kelompok lain secara mudah dan tanpa argumen ilmiah.

Indonesia sebagai negara majemuk menghadapi tantangan lebih besar dalam mengelola
keragaman. Penduduk muslim Indonesia terdiri dari berbagai kelompok budaya, etnis, tradisi
pesantren, dan organisasi Islam yang memiliki karakter metodologis berbeda (Hefner, 2011).
Kekayaan ini, meski potensial memperkuat kohesi sosial, dapat berubah menjadi sumber
konflik apabila keragaman dipandang sebagai ancaman identitas. Penelitian Putnam (2007)
menunjukkan bahwa masyarakat multikultural hanya dapat menjaga harmoni apabila memiliki
budaya dialog dan saling percaya (social trust). Tanpa kedua aspek tersebut, keragaman
cenderung melahirkan segregasi psikologis dan ketidakpercayaan satu sama lain.

Dalam upaya merawat keharmonisan, Pemerintah Indonesia melalui Kementerian
Agama memperkenalkan konsep moderasi beragama sebagai pendekatan untuk menjaga
keseimbangan praktik keberagamaan. Moderasi beragama tidak bertujuan menyamaratakan
keyakinan, tetapi memastikan bahwa cara beragama tetap sejalan dengan nilai kemanusiaan,
kebangsaan, dan keadilan (Kemenag RI, 2019). Konsep ini memiliki landasan kuat dalam
ajaran Islam, di mana Al-Qur’an menyebut umat Islam sebagai “ummatan wasathan”, yakni
umat yang berada di jalan tengah dan menolak ekstremisme (QS. Al-Bagarah: 143). Dalam
perspektif akademik, moderasi beragama senada dengan gagasan Ramadan (2009) mengenai
pentingnya keseimbangan antara teks dan konteks, antara keyakinan dan toleransi, antara
komitmen akidah dan penghormatan terhadap martabat manusia.

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa persoalan yang sering menimbulkan
perpecahan bukan pada level teologis, tetapi pada bagaimana perbedaan itu dikomunikasikan.
Haidt (2012) menyebut kecenderungan ini sebagai moral tribalism, yakni kebiasaan manusia
untuk membela kelompok sendiri secara emosional tanpa mempertimbangkan rasionalitas
argumen. Dalam konteks keislaman, moral tribalisme tampak ketika sebuah kelompok mazhab
atau komunitas merasa pendapatnya paling benar dan menganggap kelompok lain sebagai
ancaman. Sikap ini berlawanan dengan tradisi ulama klasik yang sangat memperhatikan adab
dialog (Ibn al-Jawzi, 2008).

Sebagai negara terbesar dengan populasi muslim moderat, Indonesia membutuhkan

86 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia ~ P-ISSN 2622-9110
E-ISSN 2654-8399




Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

kerangka dialog yang mampu merawat keberagaman tanpa menimbulkan friksi sosial.
Pengalaman sejarah Islam Nusantara menunjukkan bahwa pendekatan budaya, kelenturan
hukum, dan dialog sosial menjadi modal besar dalam menjaga harmoni di tengah keragaman
(Wahid, 2001; Fathurahman, 2008). Pendekatan inilah yang kemudian melahirkan model Islam
Indonesia yang adaptif, damai, dan ramah terhadap perbedaan.

Berdasarkan panorama pemikiran dan realitas sosial tersebut, artikel ini berupaya
menganalisis bagaimana perbedaan pendapat dapat dikelola secara etis melalui kerangka
moderasi beragama. Analisis dilakukan dengan metode studi pustaka, menggabungkan sumber
klasik dan kontemporer. Artikel ini berargumen bahwa kesantunan dalam berbeda pendapat
tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga memiliki urgensi sosial dan politik dalam
menjaga keutuhan bangsa. Dengan kerangka moderasi, perbedaan bukan lagi sumber
perpecahan, tetapi wahana belajar bersama untuk memperkuat kualitas keberagamaan dan
kematangan intelektual umat.

B. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk
menguji hipotesis kuantitatif, tetapi untuk memahami konsep, prinsip, dan dinamika perbedaan
pendapat serta moderasi beragama secara mendalam melalui analisis literatur. Menurut
Creswell (2014), penelitian kualitatif cocok digunakan ketika peneliti ingin mengeksplorasi
fenomena yang bersifat konseptual, abstrak, atau multidimensi melalui analisis interpretatif.

Studi kepustakaan sangat relevan bagi tema moderasi beragama karena isu ini
melibatkan tradisi keilmuan Islam klasik, pemikiran ulama kontemporer, dokumen kebijakan
negara, serta penelitian modern tentang dialog, konflik, dan komunikasi digital. Sebagaimana
ditegaskan oleh Zed (2008), penelitian pustaka memungkinkan peneliti untuk memetakan
perkembangan wacana dan menemukan pola hubungan antar konsep melalui penelusuran
berbagai sumber tertulis.

Pendekatan kualitatif juga memungkinkan peneliti melakukan interpretasi teks secara
mendalam. Dalam studi agama, penafsiran teoretis dan hermeneutik diperlukan agar
pemahaman terhadap teks tidak bersifat literal, tetapi kontekstual (Kusmana, 2017). Dengan
demikian, pendekatan ini menghasilkan analisis pemikiran yang lebih tajam, terutama ketika
mengaitkan teori klasik dengan fenomena kekinian.

Pemilihan metode studi kepustakaan didasarkan pada tiga alasan utama yaitu (1) tema
penelitian bersifat konseptual, sehingga membutuhkan telaah teoretis dan reflektif, bukan
pengumpulan data empiris. (2) diskursus moderasi beragama lebih banyak berkembang dalam
literatur akademik dan kebijakan negara, sehingga analisis pustaka adalah pendekatan paling
relevan, dan (3) tradisi ikhtilaf dan dialog dalam Islam lebih tepat dipahami melalui kajian teks
dan sejarah pemikiran, bukan melalui survei kuantitatif. Dengan metodologi ini, penelitian
dapat menyusun kerangka etika berbeda pendapat yang bersandar pada fondasi keilmuan yang
kuat, valid, dan terhubung dengan konteks sosial Indonesia.

C. Hasil dan Pembahasan

Kajian terhadap literatur klasik dan kontemporer menunjukkan bahwa ikhtilaf dalam
Islam memiliki landasan teologis dan historis yang kuat. Sejak masa Nabi dan para sahabat,
perbedaan pendapat tidak pernah dianggap sebagai penyimpangan, melainkan konsekuensi
dari keluasan teks dan keragaman kapasitas intelektual manusia. Perbedaan cara sahabat dalam
memahami perintah Nabi untuk berangkat ke Bani Quraizhah sering dijadikan contoh bahwa
Islam memberikan ruang bagi keragaman interpretasi yang lahir dari niat dan usaha ijtihad
yang tulus (Muslim, 2003). Hal ini mengindikasikan bahwa perbedaan dalam Islam sejak awal
dipahami sebagai fenomena normal dan bahkan produktif sepanjang berlandaskan etika yang
baik.

Namun, analisis terhadap karya ulama klasik seperti al-Ghazali, al-Qarafi, dan Ibn
Taymiyyah menunjukkan bahwa tidak semua bentuk perbedaan pendapat bernilai positif. Para
ulama membedakan antara ikhtilaf masyru‘ atau perbedaan yang dapat diterima, dan ikhtilaf
madhmum atau perbedaan yang muncul dari hawa nafsu, kepentingan diri, dan kecenderungan

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia 87
E-ISSN 2654-8399




Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

untuk memenangkan ego semata (Ibn Taymiyyah, 2004). Ikhtilaf yang dibolehkan bersumber
dari metodologi ilmiah, penguasaan dalil, dan akhlak dialog, sedangkan ikhtilaf tercela
biasanya lahir dari ketidaktahuan atau dorongan untuk memperkuat kelompok sendiri secara
emosional. Distingsi inilah yang sering menghilang dalam diskursus keagamaan masyarakat
modern, terutama pada era media sosial.

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa perbedaan pendapat dalam masyarakat muslim
Indonesia umumnya terjadi pada wilayah furu‘ atau praktik ibadah, bukan pada wilayah ushul.
Hal-hal seperti tahlilan, ziarah kubur, maulid Nabi, qunut Subuh, dan penetapan awal
Ramadhan telah berlangsung ratusan tahun dan diwariskan oleh tradisi keilmuan pesantren
maupun ormas Islam besar seperti NU dan Muhammadiyah). Kajian historis menunjukkan
bahwa perbedaan dalam praktik keagamaan ini muncul bukan karena penyimpangan ajaran,
tetapi karena perbedaan metodologi fikih yang digunakan. Ketika masyarakat gagal memahami
konteks metodologis tersebut, perbedaan yang seharusnya bersifat ilmiah berubah menjadi
perdebatan emosional yang mengarah pada klaim kebenaran tunggal.

Selain itu, dinamika sosial-politik Indonesia dalam satu dekade terakhir memperlihatkan
bahwa polarisasi identitas memiliki pengaruh signifikan dalam memperkeruh perbedaan
pendapat. Putnam (2007) menjelaskan bahwa masyarakat yang terpolarisasi cenderung
mengalami penurunan social trust, yaitu kepercayaan sosial antar kelompok. Fenomena ini
tampak jelas pasca pemilu 2014 dan 2019, di mana perbedaan pandangan politik sering
dibungkus oleh narasi keagamaan sehingga menciptakan dikotomi “kami vs mereka” yang
memperuncing konflik. Dalam situasi demikian, agama kerap dijadikan alat legitimasi politik,
sehingga perbedaan pandangan teologis yang seharusnya bersifat ilmiah berubah menjadi alat
mobilisasi massa.

Temuan literatur juga menunjukkan bahwa percepatan teknologi digital memberikan
dampak besar terhadap cara masyarakat memahami dan menyebarkan pandangan keagamaan.
Media sosial telah menciptakan ruang di mana otoritas keagamaan menjadi cair dan terbuka
bagi siapa saja. Hal ini menyebabkan apa yang disebut Hasan (2018) sebagai “demokratisasi
otoritas”, yaitu kondisi ketika orang tanpa kompetensi keilmuan dapat memberikan fatwa,
opini, atau kritik keagamaan dengan mudah dan mendapatkan perhatian luas. Dalam konteks
ini, kualitas diskusi keagamaan menurun karena lebih dipengaruhi oleh popularitas dan
retorika provokatif daripada argumen ilmiah. Selvik & Glenna (2022) menegaskan bahwa
fenomena ini melahirkan digital antagonism, yaitu pola komunikasi yang memicu polarisasi
dan menjauhkan kelompok yang berbeda pendapat.

Kerangka moderasi beragama menawarkan alternatif yang sangat relevan untuk
merespons dinamika tersebut. Prinsip moderasi seperti tawassuth (jalan tengah), tasamuh
(toleransi), ‘adalah (keadilan), dan i‘tidal (keseimbangan) sejalan dengan nilai-nilai universal
Islam yang mengajarkan pentingnya kedamaian dan penghormatan terhadap martabat manusia
(Kemenag RI, 2019). Dalam literatur modern, konsep moderasi dapat dipahami sebagai
pendekatan untuk merawat keragaman melalui dialog yang setara, menghindari kekerasan, dan
mengedepankan kemaslahatan bersama (Abu-Nimer, 2018). Prinsip-prinsip ini menjadi
landasan etis untuk mengelola perbedaan pendapat secara produktif, tanpa mengorbankan
komitmen terhadap keyakinan masing-masing.

Kajian mendalam terhadap pemikiran tokoh Islam Nusantara seperti Abdurrahman
Wahid menunjukkan bahwa harmoni keagamaan di Indonesia dibangun melalui kompromi
kultural dan dialog sosial yang inklusif. Wahid (2001) berpendapat bahwa budaya lokal seperti
musyawarah, gotong royong, dan penghormatan terhadap adat berperan penting dalam
meminimalkan gesekan antar kelompok yang berbeda. Ketika nilai-nilai lokal tersebut
dipadukan dengan prinsip moderasi Islam, lahirlah etika dialog yang khas Indonesia, yaitu
kemampuan berbeda secara tegas tanpa kehilangan kesantunan.

Bagian penting lainnya dari temuan penelitian adalah bahwa konflik keagamaan tidak
selalu dipicu oleh perbedaan substansi, tetapi lebih sering disebabkan oleh cara
penyampaiannya. Haidt (2012) menyebut fenomena ini sebagai moral tribalism, yaitu
kecenderungan manusia untuk membela kelompoknya secara emosional meskipun
argumennya lemah. Dalam diskursus keagamaan, moral tribalisme tampak ketika seseorang
menolak mendengar pandangan berbeda hanya karena datang dari kelompok yang dianggap

88 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia ~ P-ISSN 2622-9110
E-ISSN 2654-8399




Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

“lawan”. Ketika sikap ini mendominasi ruang publik, dialog tidak lagi menjadi sarana mencari
kebenaran, tetapi arena mempertahankan identitas kelompok.

Secara keseluruhan, pembahasan menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan hanya
konsep normatif, tetapi juga kerangka praksis yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-
hari. Moderasi beragama menyediakan perangkat untuk mengelola perbedaan secara
konstruktif melalui penguatan literasi keagamaan, pengendalian emosi dalam ruang digital,
penghargaan terhadap metodologi fikih, serta pembiasaan dialog ilmiah dalam tradisi
pendidikan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip tersebut, perbedaan pendapat dapat menjadi
sumber kekayaan intelektual dan kedewasaan spiritual, bukan sumber perpecahan.

Kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan pendapat merupakan bagian tak terpisahkan
dari tradisi intelektual Islam sekaligus realitas sosial masyarakat Indonesia yang majemuk.
Dari perspektif sejarah, ikhtilaf bukanlah anomali, tetapi ekspresi dari keluasan syariat dan
dinamika penafsiran manusia yang terus berkembang. Para ulama klasik telah menegaskan
bahwa perbedaan ijtthad merupakan wujud rahmat, selama dilandasi ketulusan niat,
argumentasi ilmiah, serta adab dalam berinteraksi. Dengan demikian, perbedaan bukanlah
ancaman terhadap kesatuan umat, melainkan sumber kreativitas dan kekayaan intelektual yang
harus dirawat.

Namun, temuan penelitian juga memperlihatkan bahwa perbedaan yang pada hakikatnya
netral dapat berubah menjadi konflik ketika tidak dikelola dengan baik. Dalam konteks
Indonesia, ketegangan antar kelompok sering kali muncul bukan karena substansi teologis atau
fikih, tetapi karena minimnya pemahaman terhadap metodologi masing-masing mazhab serta
rendahnya kemampuan berdialog. Digitalisasi ruang publik memperparah situasi tersebut,
karena memunculkan pola komunikasi yang cepat, emosional, dan rentan disusupi
misinformasi. Kondisi ini diperparah oleh munculnya otoritas-otoritas baru yang tidak selalu
memiliki kapasitas keilmuan memadai, sehingga produk diskusi keagamaan sering bersifat
dangkal dan konfrontatif.

Moderasi beragama menawarkan kerangka konseptual dan praksis untuk menata ulang
cara umat dalam menghadapi perbedaan. Prinsip-prinsip seperti keseimbangan, toleransi,
penghormatan terhadap martabat manusia, serta komitmen terhadap keutuhan bangsa
membantu menempatkan perbedaan sebagai bagian wajar dari kehidupan beragama. Moderasi
juga mengajarkan bahwa keyakinan pribadi dapat dipegang teguh tanpa harus merendahkan
pandangan orang lain. Dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia, moderasi bukan
hanya pilihan etis, tetapi kebutuhan sosiologis untuk menjaga stabilitas dan kohesi sosial.

Studi ini menegaskan pentingnya memperkuat literasi keagamaan sebagai fondasi utama
dalam merawat adab berbeda pendapat. Masyarakat perlu memahami peran mazhab,
mekanisme ijtihad, konsep maqasid syariah, dan sejarah perkembangan pemikiran Islam agar
tidak terjebak pada sikap hitam-putih dalam beragama. Selain literasi, penguatan etika digital
menjadi kebutuhan mendesak, mengingat ruang komunikasi modern tidak lagi dibatasi oleh
ruang fisik. Kemampuan memeriksa informasi, menahan emosi, dan menyampaikan kritik
secara santun merupakan bagian integral dari praktik moderasi beragama di era digital.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kearifan lokal dalam budaya Nusantara dapat
menjadi penopang penting bagi moderasi beragama. Tradisi musyawarah, gotong royong,
penghormatan pada adat, dan kecenderungan masyarakat Indonesia untuk menjaga harmoni
memberikan kontribusi besar dalam membentuk etika dialog yang lebih seimbang. Islam yang
berkembang di Indonesia tidak pernah tumbuh dalam ruang kosong; ia senantiasa berdialektika
dengan budaya sehingga melahirkan bentuk keberagamaan yang ramah, terbuka, dan inklusif.
Modal sosial ini penting untuk terus dirawat agar tidak tergerus oleh gelombang ideologisasi
yang kaku dan tidak sesuai dengan konteks masyarakat Indonesia.

D. Penutup

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa kesantunan dalam berbeda
pendapat bukan hanya praktik etika, tetapi juga representasi kematangan intelektual dan
spiritual. Kesantunan merupakan jembatan yang memungkinkan pandangan yang beragam
tetap hidup berdampingan dalam ruang sosial yang sama. Ketika moderasi beragama
diintegrasikan ke dalam pendidikan, dakwah, kebijakan publik, dan budaya digital, umat akan

P-ISSN 2622-9110 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia 89
E-ISSN 2654-8399




Vol. 8 No.2 Edisi 2 Januari 2026 Ensiklopedia of Journal
http://jurnal.ensiklopediaku.org

lebih mampu menjadikan perbedaan sebagai ruang dialog, bukan medan konflik. Pada
akhirnya, kemampuan mengelola perbedaan dengan santun menjadi kunci penting bagi
terwujudnya masyarakat yang damai, dewasa, dan berdaya dalam menghadapi tantangan
zaman.

Daftar Pustaka

Abu-Nimer, Mohammed. (2018). Nonviolence and Peace Building in Islam: Theory and
Practice. New York: Palgrave Macmillan.

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Jawzi, Ibn. (2008). Sayd al-Khatir. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Al-Qarafi, Ahmad ibn Idris. (1998). Al-Furuq. Kairo: Dar al-Hadits.

Al-Syafi‘i, Muhammad ibn Idris. (1990). A/-Umm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Al-Syatibi, Abu Ishaq. (2001). AI-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah. Beirut: Dar Ibn Hazm.

Asy‘ari, Hasyim. (1928). Risalah Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah. Jombang: Pesantren
Tebuireng.

Azra, Azyumardi. (2000). Islam Substantif. Bandung: Mizan.

Bukhari, Muhammad ibn Ismail. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar Thya’ al-Turats al-
‘Arabi.

Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Thousand Oaks: Sage Publications.

Denzin, Norman. (2011). The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological
Methods. New York: Aldine Publishing.

Fathurahman, Oman. (2008). Tarekat dan Dinamika Sosial Indonesia. Jakarta: Kencana.

Haidt, Jonathan. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and
Religion. New York: Penguin Books.

Hasan, Noorhaidi. (2018). Islam di Era Media Sosial. Yogyakarta: UGM Press.

Hefner, Robert W. (2011). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton:
Princeton University Press.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI.

Krippendorff, Klaus. (2013). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. Thousand
Oaks: Sage Publications.

Kusmana, Cecep. (2017). “Hermeneutika dan Perkembangan Pemikiran Keagamaan,” Jurnal
Studi Islam, 12(2), 155-176.

Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah. (2010). Himpunan Putusan Tarjih (HPT).
Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Miles, Matthew B., & Huberman, A. Michael. (1994). Qualitative Data Analysis: An
Expanded Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications.

Muslim, Abu al-Husain. (2003). Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Palmer, Richard. (1969). Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey,
Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern University Press.

Putnam, Robert D. (2007). “E Pluribus Unum: Diversity and Community in the Twenty-first
Century,” Scandinavian Political Studies, 30(2), 137—-174.

Ramadan, Tariq. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford
University Press.

Republik Indonesia. (2023). Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan
Moderasi Beragama. Jakarta: Sekretariat Negara.

Sjadzali, Munawir. (1991). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta:
UI Press.

Selvik, M., & Glenna, G. (2022). “Religion, Digital Communication, and Conflict Studies,”
Journal of Religion and Digital Culture, 5(1), 44-61.

Wahid, Abdurrahman. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute.

Zed, Mestika. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor.

90 Lembaga Penelitian dan Penerbitan Hasil Penelitian Ensiklopedia ~ P-ISSN 2622-9110
E-ISSN 2654-8399




